
 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Nota pastorale  
 

Educare a una pace disarmata e disarmante 
 
 
 

Presentazione 
Il Signore ci dona e ci affida la sua pace. Ci consiglia di essere operatori di pace, per essere 

chiamati figli di Dio. La cura per una cultura di pace è una costante preoccupazione dei 

credenti e di tutti gli uomini di buona volontà. Leone XIV ha chiesto che ogni comunità sia 

una «casa della pace e della non violenza», «dove si impara a disinnescare l’ostilità 

attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il perdono»1. Per questo 

motivo la Commissione Episcopale per i problemi sociali, il lavoro, la giustizia, la pace e la 

salvaguardia del creato, avvalendosi del contributo di teologi e teologhe impegnati nella 

riflessione sul tema della pace e ai quali va la nostra riconoscenza per l’apporto dato, ha 

preparato una Nota pastorale sul tema dell’educazione alla pace, approvata dall’81ª 

Assemblea Generale il 19 novembre 2025 ad Assisi. Già nel 1998, la Commissione Ecclesiale 

giustizia e pace della CEI aveva pubblicato una nota sull’educazione alla pace2. 

Il presente documento, Educare a una pace disarmata e disarmante, invita a riscoprire la 

centralità di Cristo “nostra pace” in ogni annuncio e impegno per promuovere la 

riconciliazione e la concordia, e si inserisce nel solco della Dottrina sociale della Chiesa, con 

un’analisi attenta della situazione attuale segnata da numerosi conflitti; dall’“inutile strage” 

di persone, per lo più civili e bambini; da una mentalità che rincorre la strategia della 

deterrenza degli armamenti, che può cambiare l’economia e la cultura dei nostri Paesi; da 

una violenza diffusa che rischia di diventare una cultura che affascina soprattutto i più 

giovani. Per questo, è necessario un rinnovato annuncio di pace al quale la presente Nota 

può offrire un contributo.  

Nella Dichiarazione congiunta, firmata il 29 novembre 2025, Leone XIV e Bartolomeo I 

invocano «il dono divino della pace sul nostro mondo», sottolineando che «tragicamente, 

in molte sue regioni, conflitti e violenza continuano a distruggere la vita di tante persone. 

Ci appelliamo a coloro che hanno responsabilità civili e politiche affinché facciano tutto il 

possibile per garantire che la tragedia della guerra cessi immediatamente, e chiediamo a 

tutte le persone di buona volontà di sostenere la nostra supplica»3. 

Alle nostre comunità viene dato uno strumento per leggere la realtà contemporanea (prima 

parte della Nota); viene poi rivolto l’invito ad attingere alla Parola di Dio e al Magistero una 

visione di riconciliazione, di pace, di convivenza tra i popoli, continuamente minacciata dal 

peccato nelle sue forme anche “strutturate” di ingiustizie e di guerre. Essere alla scuola 

della pace significa mettersi alla scuola della Parola di salvezza e della Dottrina sociale della 

 
1 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana, 17 giugno 2025. 
2 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Educare alla pace, Nota pastorale della Commissione Ecclesiale giustizia e 
pace, 23 giugno 1998. 
3 LEONE XIV - BARTOLOMEO I, Dichiarazione congiunta, 29 novembre 2025. 



 
 

2 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Chiesa; quest’ultima, in particolare da Benedetto XV fino a Leone XIV, è stata un punto di 

riferimento per tutti i popoli nella soluzione di conflitti e nel ripensamento delle vie di pace 

da percorrere. Da questa ricchezza di contenuti, che disarmano i cuori e trasformano gli 

strumenti di distruzione in mezzi di sviluppo, nasce un impegno che i cristiani condividono 

con tutti gli uomini e le donne di buona volontà. Nella Nota c’è un costante riferimento agli 

“artigiani e architetti della pace”, che in ogni epoca sono stati l’esempio più vero che «la 

pace non è un’utopia spiritale: è una via umile, fatta di gesti quotidiani, che intreccia 

pazienza e coraggio, ascolto e azione»4. Alla loro testimonianza le comunità cristiane sono 

sempre chiamate ad attingere esempi e parole efficaci anche nel nostro tempo.  

Oggi si aprono tanti ambiti e orizzonti nei quali divenire “case di pace”: la preghiera, 

anzitutto, che implora costantemente questo dono di Dio e anima la speranza; la famiglia 

e la scuola, luoghi nei quali si comincia ad apprendere la non violenza; la società civile e la 

politica, chiamate ad avere una visione che assicuri sviluppo e solidarietà, che sono “i nomi 

nuovi” della pace; a scongiurare la strategia della corsa agli armamenti e a non far 

proliferare le armi nucleari.  

Sono grandi temi su cui occorre ritornare per formare le coscienze delle comunità, che 

devono essere illuminate da un ideale di pace. Ci sostenga, in questo percorso, san 

Francesco d’Assisi, la cui lezione di vita, dopo otto secoli, non perde d’attualità. Come scrive 

il suo primo agiografo, egli, «in ogni suo sermone, prima di comunicare la parola di Dio al 

popolo radunato, augurava la pace dicendo: “Il Signore vi dia la pace!”. Questa pace egli 

annunciava sempre sinceramente a uomini e donne, a tutti quanti incontrava o venivano a 

lui. In questo modo molti che odiavano insieme la pace e la propria salvezza, con l’aiuto del 

Signore abbracciavano la pace con tutto il cuore, diventando essi stessi figli di questa pace 

e desiderosi della salvezza eterna»5. 

 

Roma, 5 dicembre 2025 

 

 

+ Matteo Maria Card. Zuppi 

Arcivescovo di Bologna 

Presidente della Conferenza Episcopale Italiana 

 

  

 
4 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana, cit. 
5 Vita Prima di Tommaso da Celano, n. 23, in Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20113, n. 359. 



 
 

3 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

 

Introduzione  
«La Pace sia con tutti voi»: queste le prime parole di papa Leone XIV, che così 

proseguiva: 

«Fratelli, sorelle carissimi, questo è il primo saluto del Cristo Risorto, il buon pastore che ha 
dato la vita per il gregge di Dio. Anch’io vorrei che questo saluto di pace entrasse nel nostro 
cuore, le vostre famiglie, a tutte le persone, ovunque siano, a tutti i popoli, a tutta la terra. La 
pace sia con voi. Questa è la pace di Cristo risorto. Una pace disarmata e una pace disarmante, 
umile e perseverante. Proviene da Dio. Dio che ci ama tutti incondizionatamente»6. 

Davvero coltivare la speranza di pace – oltre la guerra, oltre le armi – è essenziale per 
la comunità cristiana, per il suo annuncio e per la sua responsabilità storica, a maggior 
ragione in un Anno giubilare che proprio alla speranza è dedicato. È un’esigenza 
lucidamente colta anche dal sensus fidei del popolo di Dio che è in Italia, nel corso del 
Cammino sinodale: essa ha trovato una forte espressione in particolare nel n. 24 del 
Documento di sintesi «Lievito di pace e di speranza»7, approvato dalla III Assemblea 
sinodale il 25 ottobre 2025. Si tratta di educare alla pace, motivare alla pace, orientare alla 
pace, per vivere la sequela di Colui che è la nostra pace, ispirati anche dal Messaggio per la 
I Giornata mondiale della Pace (1967):  

«Occorre sempre parlare di Pace! Occorre educare il mondo ad amare la Pace, a costruirla, a 
difenderla; e contro le rinascenti premesse della guerra (emulazioni nazionalistiche, 
armamenti, provocazioni rivoluzionarie, odio di razze, spirito di vendetta, ecc.), e contro le 
insidie di un pacifismo tattico, che narcotizza l’avversario da abbattere, o disarma negli spiriti il 
senso della giustizia, del dovere e del sacrificio, occorre suscitare negli uomini del nostro tempo 
e delle generazioni venture il senso e l’amore della pace fondata sulla verità, sulla giustizia, sulla 
libertà, sull’amore»8. 

Ritrovare un impegno di pace forte e autentico – radicato nell’amore e nella verità, 
attento alla giustizia, alla libertà alla cura della casa comune – esige di ridare a essa radici e 
respiro. La pace non è semplice ideale, è un attributo di Dio, e ogni promessa di pace trova 
il suo compimento in Cristo Gesù:  

«Prima di essere un dono di Dio all’uomo e un progetto umano conforme al disegno divino, la 
pace è anzitutto un attributo essenziale di Dio: “Signore-Pace”» (Gdc 6,24)9. 

«La promessa di pace, che percorre l’Antico Testamento, trova il suo compimento nella Persona 
di Gesù. La pace, infatti, è il bene messianico per eccellenza, nel quale vengono compresi tutti 
gli altri beni salvifici»10. 

Nelle lingue della Scrittura e della Tradizione la pace coglie tre dimensioni convergenti: 
è integrità oggettiva e soggettiva (shalom), è assenza di violenza (eirene), è garanzia fondata 
su patti (pax). Ma per coglierne le dimensioni che interpellano la comunità credente occorre 

 
6 LEONE XIV, Prima Benedizione “Urbi et Orbi”, 8 maggio 2025. 
7 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Lievito di pace e di speranza. Documento di sintesi del Cammino sinodale delle 
Chiese che sono in Italia, 25 ottobre 2025. 
8 PAOLO VI, Messaggio per la celebrazione della I Giornata della pace. 1° gennaio 1968, 8 dicembre 1967. 
9 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa (CDSC), 2004, 
488. 
10 Ivi, 491. 



 
 

4 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

anche lasciarsi interrogare da questo tempo, segnato da una presenza della guerra ben più 
pesante rispetto agli ultimi decenni, da una violenza pervasiva che avvelena relazioni e 
cuori.  

 Procederemo in tre tappe: (1) esame del contesto attuale e delle sue radici, (2) 
esplorazione dei principali riferimenti biblici e magisteriali, (3) indicazione di alcune 
prospettive di pensiero e di azione. Un percorso per rafforzare la testimonianza di pace 
offrendo spunti al discernimento in un tempo ricco di interrogativi. 
 
1. L’oggi e la storia  

a. Venti di guerra e speranze di pace 
Davvero difficile parlare di pace in questo tempo, ma forse, proprio per questo, ancor 

più necessario. Difficile, perché gli ultimi anni hanno visto riproporsi un’atroce centralità 
della guerra, anche in aree a noi prossime, come l’Europa dell’Est e il Mediterraneo: il grido 
delle vittime giunge a noi con una forza che ci interpella direttamente; le immagini di 
violenza crescente ci sconcertano e chiamano a un impegno rafforzato. Certo, non è un fatto 
nuovo; tanti i conflitti che attraversano la realtà globale. Basti pensare alle molte aree 
dell’Africa devastate da una violenza che intreccia guerre per le risorse, eredità coloniali e 
nuove rivalità, coinvolgendo dimensioni etniche e religiose. Basti ricordare le tante 
dinamiche conflittuali presenti in Medio Oriente e nell’Asia Meridionale. La stessa realtà di 
un sistema economico orientato al profitto genera ingiustizia e povertà e favorisce conflitti 
locali e tensioni globali, determinando spesso violazioni dei diritti umani.  

E tuttavia vi sono elementi di drammatica novità negli eventi degli ultimi anni e non 
solo perché interessano aree così vicine. È cresciuto il livello di conflittualità tra le grandi 
potenze del pianeta, facendo persino balenare talvolta il rischio di escalation nucleare: un 
fattore di angoscia, che erode la speranza di molti e molte, specie giovani. È aumentata a 
una velocità inedita la spesa militare, che secondo il SIPRI (Stockholm International Peace 
Research Institute)11 ha superato nel 2024 il livello record di 2.700 miliardi di dollari USA: 
una dinamica che distoglie risorse alla costruzione di un mondo abitabile, libero dalla fame 
ed orientato ad uno sviluppo davvero umano, contribuendo invece al degrado ambientale, 
anche con le emissioni climalteranti. Emergono pure modalità di aggressione diverse, come 
la guerra cibernetica, spesso neppure dichiarata, ma non meno letale. Sul piano simbolico, 
poi, sconcerta una guerra in Ucraina in cui l’aggressore usa riferimenti al Vangelo per 
motivare la propria azione; sconcerta ancor più la realtà lacerante di una situazione 
conflittuale in Terra Santa: una guerra fra i figli di Abramo che ha bagnato di sangue la terra 
cara alle tre fedi monoteistiche. Tante vite spezzate, tante convivenze lacerate, tanta 
distruzione di case e città: come parlare di pace oggi?  

Eppure, è proprio questa realtà così drammatica che lo richiede; sono proprio tali 
emergenze a rafforzare la percezione del valore e della fragilità della pace. Siamo ancora – 
forse ancora più che al tempo di Giorgio La Pira (1904-1977) – su quel «crinale apocalittico», 
in cui egli vedeva per la famiglia umana l’alternativa tra la possibilità della convivenza e la 
minaccia della distruzione12. Più che mai occorre sostenere speranze di pace capaci di 

 
11 STOCKHOLM INTERNATIONAL PEACE RESEARCH INSTITUTE, SIPRI Yearbook 2025. Armaments, Disarmament and 
International Security, Oxford University Press 2025. Cf. www.sipri.org/yearbook/2025. 
12 Cf. G. LA PIRA, Il sentiero di Isaia. Scritti e discorsi: 1965-1977, Paoline, Milano 2004. 



 
 

5 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

futuro; occorre essere lucidi nell’analizzare le contraddizioni della nostra realtà storica e la 
violenza che le muove, ma soprattutto decisi nel contrastarne la logica.  

In fedeltà al suo Signore, la Chiesa cattolica italiana avverte la responsabilità di 
pronunciare oggi parole di pace. Si tratta di dar corpo a quell’annuncio che sta al cuore del 
Vangelo e di cui, a partire dall’Enciclica Pacem in Terris di san Giovanni XXIII13, abbiamo 
ritrovato la centralità, scoprendoci così chiamati a essere segno e strumento di unità del 
genere umano (cf. Lumen Gentium 114).  
 

b.  La fine di un equilibrio e la crisi di una cultura di pace  
Per cogliere il significato degli elementi dello scenario contemporaneo fin qui appena 

accennati, occorre approfondirli meglio, prendendo le mosse dal crollo del Muro di Berlino 
e da quello dell’Unione Sovietica, pochi mesi dopo. Momenti che hanno fatto sperare in 
una pace perpetua aprendo, dopo il 1989, una fase di contrazione delle spese militari. 

i. La crisi di un sistema 
Proprio in quegli anni emergeva uno schema di lettura delle relazioni internazionali 

imperniato sui diritti umani: una sorta di «religione civile» globale, che ha messo in 
discussione, tra l’altro, il principio di non ingerenza nella dinamica politica di altri stati.  Tale 
prospettiva ha favorito la crescita di istituzioni internazionali e regionali, tese a tutelare un 
sistema di relazioni centrato proprio sui diritti umani e sulle libertà economico-sociali. Era 
infatti diffusa la convinzione che la libertà economica potesse integrare le diverse aree del 
mondo in un sistema unico, portando anche la democrazia come necessaria conseguenza. 
Si era convinti che tutti i conflitti, anche quelli sociali, andassero verso la dissoluzione, in 
una società globale centrata sui valori dell’autoespressione individuale, dell’autonomia, 
dell’espansione dei diritti civili.  

Così la globalizzazione non interessava solo accordi fra Stati, ma entrava a modellare le 
relazioni profonde delle società e dei tessuti economici e civili delle comunità. Si 
moltiplicavano i rapporti globali, si costruiva un immaginario di valori comuni a tutti gli 
esseri umani, si sognava un mondo «piatto» in cui i confini fra stati sarebbero stati solo linee 
su una mappa; una prospettiva intensificata dalle tecnologie informatiche e digitali.  

Ma tale schema, centrato sul fatto economico e finanziario, ignorava il peso della realtà 
sociale e culturale dei popoli del mondo. Gli stessi soggetti che avevano concorso a tale 
ordine internazionale – i Paesi «occidentali» – hanno in effetti contribuito al suo 
deterioramento. Di fronte alle crisi politiche che si aprivano - Balcani, Afghanistan, Iraq, 
Libia, Siria - si è scelta spesso la violenza, giustificata come umanitaria o perché esercitata a 
difesa dell’ordine internazionale. La crisi economica e finanziaria del 2008 ha mostrato poi 
i limiti di un modello economico che accresceva le diseguaglianze, rivelando la fallacia della 
promessa di benessere globale del liberismo. È riemerso così il senso di una storia segnata 
da processi non lineari e da dinamiche contrastanti e conflittuali, da comprendere e 
comporre in un’intelligenza profonda della realtà.  

Sono apparse evidenti le diseguaglianze - crescenti, spesso intollerabili - generate da 
un sistema centrato sulla libera circolazione di merci e capitali, sulla massimizzazione dei 
profitti, sull’assenza di responsabilità per la dignità della persona e la costruzione di bene 

 
13 GIOVANNI XXIII, Lettera enciclica Pacem in terris, 11 aprile 1963. 
14 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, 21 novembre 1964. 



 
 

6 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

comune. Inaccettabili le fratture economiche e sociali fra Paesi ricchi e Paesi poveri, ma 
anche l’accentuarsi nelle singole nazioni della distanza fra i pochi che hanno molto e il 
numero crescente di persone consegnate all’impoverimento, all’insicurezza sociale, senza 
futuro. All’iniquità del sistema economico globale si accompagnava poi la disattenzione 
all’ambiente: tante promesse di benessere si fondavano su sogni di illimitata crescita 
quantitativa, favorendo lo sfruttamento delle risorse e dimenticando l’impatto 
sull’ecosistema planetario. La globalizzazione ha così accentuato la crisi ecologica, unendo 
lo sfruttamento delle persone a quello della terra. 

Sono insomma via via venuti meno quegli ideali di pace e di prosperità sostenibile che 
fondavano una promessa di futuro di fatto disattesa, e non solo nei Paesi in via di sviluppo 
o in quelli che aspiravano a uscire dalla miseria. E tale crisi dell’ordine internazionale non 
ha interessato solo i rapporti fra gli stati: il fallimento ha impattato anche sul tessuto sociale, 
culturale, politico all’interno di ognuno di essi.  
 

ii.  I nazionalismi  
La crisi ha favorito il dilagare dei nazionalismi, in varie regioni del mondo, in forme 

diverse. In Cina tale fenomeno si è presentato come recupero di un passato millenario per 
giustificare il presente; in Russia è desiderio delle élites di riguadagnare posizioni di potenza 
anche sul piano militare; negli Stati Uniti è crisi di quell’incontro di culture entro la comune 
cornice politica e costituzionale da cui il Paese stesso è nato. Il nazionalismo del XXI secolo 
ha dunque profili diversi (anche tra le diverse nazioni europee), accomunati però dal 
richiamo ad una presunta identità univoca del popolo: l’ordine giuridico dello stato diviene 
strumento per affermare il carattere culturalmente omogeneo della nazione, tutelando solo 
i diritti di chi le appartiene.  

Anche la religione viene spesso strumentalizzata dai nazionalismi, che la riducono a 
carattere distintivo di un popolo, a elemento che lo separa dagli altri, definendone tradizioni 
e pratiche identitarie. La difesa della nazione si presenta come difesa della religione, e 
questa è tentata di giustificare promesse di grandezza mondana, destini imperiali e 
sopraffazione del nemico. Tale dinamica interessa realtà diverse, facendo riemergere 
componenti violente negli immaginari religiosi di molte tradizioni, quelle cristiane, 
purtroppo, ma anche gli altri monoteismi e le grandi religioni asiatiche.  

Religiosi o meno, i nazionalismi trovano consenso soprattutto nelle componenti della 
società più esposte alla crisi politico-economica, sensibili a riletture della storia che evocano 
una presunta età dell’oro per promettere prosperità a chi difende l’identità. Si giustificano 
così l’ostilità verso stranieri, minoranze religiose, diversi orientamenti sessuali, diverse 
convinzioni politiche. Si afferma il primato dell’identità per rassicurare un’umanità 
spaventata da mutamenti epocali, da rapporti economico-sociali iniqui, dalla devastazione 
ambientale.  
 

iii. Antisemitismo, islamofobia, cristianofobia  
Tale deriva culturale aiuta anche a comprendere la diffusione in Europa di 

antisemitismo e islamofobia: pur legati ad aspetti diversi della frattura degli ultimi anni, essi 
sono tra loro connessi.  

È drammaticamente cresciuto negli ultimi decenni l’antisemitismo, che riprende 
antiche falsità contro gli ebrei e che viene oggi alimentato anche da una fallace 



 
 

7 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

identificazione della realtà ebraica con inaccettabili recenti pratiche dello Stato d’Israele 
(dimenticando così le tante voci ebraiche che – in Israele ed altrove – da essa prendono le 
distanze, ricercando pace). La dimensione politico-culturale si intreccia con quella religiosa, 
facendo leva su stereotipi per i quali anche le Chiese cristiane hanno responsabilità storiche.  

L’islamofobia nasce soprattutto dal paradigma dello «scontro di civiltà» degli anni 
Novanta del secolo scorso, che accentuava l’alterità della civiltà occidentale rispetto a quella 
islamica. Quest’ultima viene così descritta come incompatibile con la democrazia e i suoi 
valori e animata da una tendenza a conquistare e omologare a sé l’altro. Si alimenta l’idea 
confusa di una minaccia di islamizzazione dei popoli europei o di una «sostituzione etnica», 
per instillare nella quotidianità paura e avversione contro ciò che non si conosce. Le stesse 
inaccettabili azioni violente di soggetti come Hamas vengono talvolta usate come motivo 
per attaccare ogni realtà musulmana. 

Nei due casi, slogan e campagne politiche favoriscono attacchi violenti contro le 
rispettive comunità, sostenendo forme di pregiudizio che corrompono relazioni sociali e 
politiche, anche in un’Europa che tanto ha investito su educazione e cultura. È la crisi di un 
modello di convivenza interreligiosa?  

In altri contesti geografici e culturali operano talvolta anche forme di cristianofobia; 
essa si è tradotta in pesanti violenze, che in diversi casi hanno portato diversi credenti fino 
al martirio. Se in alcuni Paesi dove non viene assicurata la libertà religiosa, i cristiani 
vengono marginalizzati o addirittura perseguitati, anche in quelli di antica tradizione 
cristiana, non poche volte, ci sono delle forme velate di discriminazione, spesso in nome di 
una laicità che osteggia ogni forma di rilevanza pubblica della fede. In tal senso si teme che 
«la marginalizzazione del cristianesimo… non potrebbe giovare al futuro progettuale di una 
società e alla concordia tra i popoli, ed anzi insidierebbe gli stessi fondamenti spirituali e 
culturali della civiltà»15.  
 

iv. La «guerra mondiale a pezzi» e la minaccia nucleare  
È in tale contesto che si comprende lo scenario di «guerra mondiale a pezzi» spesso 

evocato da papa Francesco16. È il deteriorarsi del quadro internazionale avviato da due 
decenni e acceleratosi negli ultimi anni, con una disseminazione di conflitti anche in Europa 
e nel Mediterraneo. Oggi le guerre uccidono, tra l’altro, negli Stati centroafricani, in Sudan, 
sulla costa sud del Mediterraneo, in Ucraina, a Gaza e nel Medio Oriente tutto, in Yemen, in 
Birmania, nel Nagorno-Karabak. Sono i sintomi di un disordine del sistema internazionale 
che non sa sostenere pace: si impone una logica politica che vede la guerra come opzione 
possibile – e spesso preferibile – per risolvere divergenze e contrasti o per affermare la 
propria visione.  

Gli stessi conflitti alimentano anche un’economia che genera profitto producendo e 
vendendo armi in misura crescente. Neppure la coscienza della «condizione nucleare» ha 
messo un freno alla corsa agli armamenti: dopo gli accordi di disarmo e i processi di 
riduzione degli arsenali degli anni Ottanta e Novanta del Novecento, il nuovo millennio 
torna a investire massicciamente in armi, anche nucleari, sempre nuove, sempre più 

 
15 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti l’impegno e il 
comportamento dei cattolici nella vita politica, 24 novembre 2002. 
16 La prima menzione in un dialogo con i giornalisti il 18 agosto 2014 durante il viaggio in Corea del Sud. Cf. 
FRANCESCO, Conferenza stampa durante il volo di ritorno dalla Corea, 18 agosto 2014. 



 
 

8 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

devastanti. Mentre si fatica a trovare risorse per raggiungere quella qualità umana cui 
mirano gli Obiettivi di Sviluppo Sostenibile, si sprecano risorse in massicci investimenti sul 
piano militare. 

L’invasione russa dell’Ucraina, con la guerra e la crisi politica tra Russia, Europa e Stati 
Uniti, ha pure riaperto il discorso sulla «dottrina nucleare» e sui criteri per il ricorso a simili 
armi, con la minaccia di un loro uso contro truppe nemiche, ma anche contro città e 
popolazioni civili. Già solo il ricorso così disinvolto a un simile linguaggio è preoccupante: si 
riduce a retorica politica di propaganda il discorso pubblico su una forma di guerra 
devastante, in cui non ci sarebbero vincitori né vinti, ma solo l’annientamento dell’umanità 
e della terra; si insinua l’idea che tali armi non siano cosa diversa dalle altre già in uso.  

 
v. L’impatto della Rete e dell’intelligenza artificiale  

Internet non è più un semplice strumento di comunicazione: è diventato un ambiente 
che riconfigura la percezione del reale, produce identità frammentarie e genera letture degli 
eventi sganciate dalla realtà dei fatti. Nel profilo digitale, spesso distante dalla persona 
concreta, si radicano narrazioni emotive capaci di oscurare la verità, alimentando 
risentimenti, paure e sfiducia reciproca. In questo spazio smaterializzato il linguaggio si fa 
più aggressivo, l’altro viene ridotto a caricatura e la dignità della persona può essere 
sacrificata alla logica dello scontro. 

È una frattura che viene accentuata ulteriormente dai sistemi di intelligenza artificiale 
(IA). La loro capacità di generare testi, immagini e video indistinguibili dal reale rischia di 
cancellare la distinzione tra ciò che esiste e ciò che è artificialmente costruito per orientare 
opinioni e comportamenti. Aumentano polarizzazioni e pregiudizi, creando bolle 
informative chiuse e prive di responsabilità morale17. Come ha ricordato Papa Francesco ai 
leader del G7 riuniti in Puglia nel giugno 2024, l’IA è «uno strumento affascinante e 
tremendo»18, capace di potenziare il bene ma anche di amplificare zone d’ombra che 
minacciano la dignità umana. 

Questi processi hanno effetti profondi sul discorso politico: cresce la tentazione di 
ridurre il confronto democratico alla rapidità dei post sui social, confondendo la popolarità 
digitale con il consenso reale. L’odio online, normalizzato dalla ripetizione e dall’anonimato, 
travalica gli schermi e si riversa nelle relazioni quotidiane, minando la coesione civile e 
preparando il terreno alla conflittualità sociale. 

In questo contesto la Rete è divenuta anche uno dei teatri privilegiati della guerra 
ibrida, in cui strategie convenzionali si intrecciano con una guerriglia psicologica mirata a 
colpire le coscienze. Fake news e disinformazione, costruite ad arte per destabilizzare e 
dividere, si diffondono con rapidità impressionante, indebolendo la fiducia collettiva e la 
capacità di discernimento. A ciò si aggiungono cyberattacchi che colpiscono infrastrutture 
vitali, causando danni gravissimi e vittime reali, anche se indirette. L’intelligenza artificiale 
agisce in tutto questo da moltiplicatore: genera contenuti ingannevoli di alta 

 
17 Cf. DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE - DICASTERO PER LA CULTURA E L’EDUCAZIONE, Antiqua et nova. Nota sul 
rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza umana, 28 gennaio 2025. 
18 FRANCESCO, Discorso in occasione della sessione del G7 sull’intelligenza artificiale, 14 giugno 2024. Cf. 
Francesco, Messaggio per la LVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2024, Intelligenza artificiale e pace, 
8 dicembre 2023; Francesco, Messaggio per la LVIII Giornata mondiale delle comunicazioni sociali, 
Intelligenza artificiale e sapienza del cuore: per una comunicazione pienamente umana, 2024. 



 
 

9 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

verosimiglianza, automatizza campagne ostili e occulta la provenienza degli attacchi, 
rendendo sempre più opachi gli obiettivi dei conflitti contemporanei. 

Per questo, nell’epoca digitale, educare alla pace significa anche educare alla verità, 
alla responsabilità e al discernimento morale, affinché la Rete e l’intelligenza artificiale non 
diventino strumenti di divisione, ma luoghi in cui custodire la dignità della persona e 
costruire la fraternità umana. L’impatto della Rete sulle forme del pensare e del vivere rende 
ancora più evidente la necessità di un riferimento antropologico saldo, senza il quale 
diventa impossibile valutare la liceità dei comportamenti digitali. Se l’ambiente online 
riconfigura percezioni, relazioni e processi decisionali, solo una visione chiara della persona 
– della sua dignità, dei suoi limiti e delle sue possibilità – permette di discernere ciò che 
favorisce l’umano da ciò che lo disorienta o lo ferisce. Recuperare questo fondamento 
diventa dunque la condizione per orientare in modo giusto l’agire nella sfera digitale, 
affinché l’innovazione non si sostituisca ai criteri etici, ma sia misurata continuamente alla 
verità dell’essere umano che dovrebbe servire. 
 

vi. L’Unione Europea come esperimento di pace 
Non si possono però leggere nel nostro presente solo le fratture e i conflitti nati dal 

fallimento di un ordine mondiale. Vi sono anche esperimenti esemplari da valorizzare, vie 
possibili da percorrere. 

Uno di essi è indubbiamente l’Unione Europea. Certo, oggi essa è oggetto di critiche 
radicali e affronta una crisi di fiducia fra i cittadini dei Paesi membri. Va però ricordato che 
l’Unione è il frutto di un lungo e faticoso percorso storico e politico, nato il 9 maggio 1945, 
con la fine della Seconda guerra mondiale. Quel che restava dell’Europa erano solo le 
macerie delle città, la ferita della dignità morale rappresentata dai totalitarismi e dalla 
Shoah, gli effetti spaventosi di un nazionalismo fattosi distruzione dell’altro. La pace non era 
solo un’opzione, era necessità, ma per raggiungerla non bastava il tacere delle armi. Serviva 
far pace, servivano scelte che disinnescassero le possibilità di conflitto armato, 
trasformando le tensioni fra interessi statuali diversi in occasioni per condividere 
responsabilità e dar forza alla pluralità di culture europee, unendole in un futuro comune.  

Così nei decenni, la Comunità Economica Europea prima e l’Unione Europea poi hanno 
portato a donne e uomini europei la possibilità di costruire democrazie solide, che hanno 
operato per garantire diritti, consentendo una ricostruzione materiale e morale dell’Europa. 
Si sono così superate logiche di conflitto fra popoli e Stati, per dare forma a uno spazio in 
cui vivere, lavorare, studiare, progettare futuro, vedendosi riconosciuti come persone 
umane, coi diritti e i doveri che tale dignità comporta.  

Certo, il processo è incompiuto; forti e numerose restano le contraddizioni. E tuttavia, 
in un tempo in cui si tornano a invocare il conflitto e la guerra, guardando all’altro solo come 
nemico e minaccia, l’Unione Europea testimonia che un’altra strada è possibile, che la logica 
della violenza non è inevitabile. Non è casuale che contro di essa si volgano molti 
nazionalismi, ostacolando il processo di costruzione di una realtà politica comune. Descritta 
come realtà che comprime i «diritti» delle singole nazioni, alcuni vorrebbero 
semplicemente abbandonarla, mentre altri la ridurrebbero a mero mercato. Anche per 
questo è invece importante oggi proseguire il cammino di quanti, dopo la guerra, scelsero 
con coraggio una via di pace da costruire insieme. Cruciale diviene il contributo dei cristiani 
all’affermazione di appartenenza ad una «patria»: l’Europa – costruita in questi settant’anni 



 
 

10 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

non con rivendicazioni o sopraffazioni, ma come cammino condiviso – va coltivata 
espandendone tutte le potenzialità di pace. La proposta di un rinnovato Codice di Camaldoli 
esteso sul piano europeo è una proposta importante in tal senso. 

Appaiono invece contraddittorie rispetto a tale orizzonte quelle proposte di pesanti 
investimenti sul piano degli armamenti e delle tecnologie militari che hanno fatto seguito 
all’invasione dell’Ucraina da parte della Russia. Le necessità della difesa non devono 
diventare occasione per contribuire al riarmo globale di questi anni, distraendo risorse dalla 
costruzione di una comunità più umana. 
 

c. Ricercare vie diverse 
Il contesto appena delineato fa percepire la portata della sfida di pace che ci sta dinanzi: 

quella di ricercare vie diverse, di immaginare modi differenti di abitare un tempo denso di 
conflittualità. Certo, tutto questo può apparire come un sogno, quando la violenza si fa 
strada nell’immaginario collettivo, in città che appaiono sempre meno sicure, e si insinua 
anche nelle quotidianità fino ad arrivare alla sfera familiare. Ne dà un esempio 
particolarmente nitido la violenza sulle donne, che troppo spesso si traduce, anche in Italia, 
in femminicidi: vite spezzate da parte di chi non sa riconoscere al partner il diritto 
all’esistenza. Preoccupa anche la diffusione di atteggiamenti omofobi e razzisti, carichi di 
disprezzo nei confronti d’altri e che incitano a una violenza tanto crudele quanto 
ingiustificabile.  

Eppure, alla violenza non possiamo assuefarci; non possiamo accettare che essa 
divenga parte di una normalità in cui sia abituale anche la guerra. Non possiamo accettare 
la diffusione di culture violente nello sport, nel linguaggio della politica, nella quotidianità 
di tanti giovani (dai fenomeni di bullismo alla criminalità delle babygang). Non possiamo 
accettare la presenza pesante della criminalità organizzata in tante aree del territorio 
nazionale.  

Un’educazione alla pace dovrà partire anche da qui: da una resistenza al negativo che 
si annida anche nelle relazioni più fondamentali e deborda in ogni ambito, rischiando di 
diventare cultura dominante. Educare ed educarci alla pace significherà imparare a 
guardare in modo diverso ai conflitti: realtà che appartengono alla quotidianità umana, ma 
da gestire con saggezza, perché non siano occasioni di insorgenza della violenza ma di 
crescita in umanità. È una sfida che investe anche la cura di sé e del proprio sentire (che 
significa «disarmo del cuore»? come imparare a gestire la rabbia senza lasciarla prevalere?); 
essa tocca le relazioni familiari e quelle sociali e interessa la comunicazione nello spazio 
pubblico, nella politica e nei mondi social.  

Occorre allora ritrovare l’ispirazione che Francesco d’Assisi (1181-1226) attingeva alla 
stessa persona di Gesù, esprimendola nel saluto di pace affidato ai suoi frati. Occorre 
riprendere la tradizione di nonviolenza che il pastore battista Martin Luther King (1929-
1968) aveva appreso alla scuola del Mahatma Gandhi (1869-1948). Occorre soprattutto 
cambiare rotta, per dar corpo alla speranza di pace che sta al cuore delle Scritture. 

 
2. Memoria di annunci di pace  
La pace ha anche bisogno di memoria; per questo ci volgiamo ora alle testimonianze 

che con maggior forza a essa orientano, a partire dalla Scrittura e dal Magistero ecclesiale. 



 
 

11 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Occorrerà una lettura attenta, per coglierne il progressivo rafforzarsi in una storia che 
conosce la guerra, ma cerca la pace.  
 

a. Nello spazio della Scrittura 
Proprio dalla Scrittura, fonte e riferimento di ogni agire cristiano, prendiamo le mosse; 

ne esploreremo la ricchezza in modo trasversale, raccogliendo attorno ad alcune 
prospettive chiave quanto emerge dall’Antico e dal Nuovo Testamento. Scopriremo così uno 
sguardo lucido sulla realtà della violenza, ma anche un nitido orientamento al suo 
superamento.  
  

i. Il Dio biblico e la violenza 
Nel primo racconto della creazione, Dio guarda con benevolenza ogni vivente e vede 

che tutto è «tov», che ogni creatura è buona, è bene. Nel mondo desiderato da Dio, regna 
la pace, lo shalom19: completezza, soddisfazione, assenza di recriminazione, vita in 
abbondanza (cf. Gv 10,10b), come un fiume gonfio di acque (cf. Is 66,12); nel sogno 
originario di Dio le creature non si mangiano a vicenda (cf. Gen 1,29-20), né c’è 
sopraffazione o violenza, ma cura e responsabilità per ogni vivente (cf. Gen 1,28).  

Ma che ne è della vita, se Dio sottrae lo sguardo? Il Dio della Bibbia è il Vivente, 
creatore, pieno di passione, e amante della vita, ma anche potenzialmente capace di 
violenza. Di fronte alla corruzione e alla malvagità dilaganti, egli si pente di aver creato 
l’umanità (cf. Gen 6,6) e manda il diluvio per distruggere tutto. È anche colui che sostiene il 
popolo impegnato in guerre di conquista, vissute come condizione per poter esistere in 
autonomia e fedeltà all’alleanza dinanzi alle potenze idolatriche circostanti: «Ma con loro vi 
comporterete in questo modo: demolirete i loro altari, spezzerete le loro stele, taglierete i 
loro pali sacri, brucerete i loro idoli nel fuoco. Tu infatti sei un popolo consacrato al Signore, 
tuo Dio: il Signore, tuo Dio, ti ha scelto per essere il suo popolo particolare fra tutti i popoli 
che sono sulla terra» (Dt 7,5-6). Il tema della guerra santa attraversa tutta la Scrittura, fino 
al compimento apocalittico della promessa messianica, descritto come vittoria sui nemici 
(cf. Ap 17-20). Non solo, quindi, il Dio della Bibbia conosce violenza e guerra, ma 
apparentemente ne è perfino tentato. Perciò occorre considerare che «le forme della 
violenza che coinvolgono direttamente o indirettamente Dio, nelle scritture bibliche, sono 
un tema complesso, che va analizzato con cura già sul piano storico-letterario»20. 

In realtà, però, Dio sceglie sempre la pace nelle concrete circostanze della storia. 
Quando il mabul, la grande inondazione, sta per distruggere tutto, mettendo a rischio la 
vita stessa, Dio prende una decisione unilaterale e incondizionata a favore della sua 
creazione. Mai più ripagherà l’umanità con il metro della esatta retribuzione: per quanto 
grandi possano essere l’iniquità, la violenza e il male da essa compiuto, Dio si ricorderà 
sempre che la vita delle creature è fragile e la custodirà, a prescindere dall’ingiustizia delle 
azioni umane. «Anche se i monti si spostassero e i colli vacillassero, non si allontanerebbe 
da te il mio affetto, né vacillerebbe la mia alleanza di pace, dice il Signore che ti usa 
misericordia» (Is 54,10). 

 
19 Cf. G. GERLEMAN, Dalla radice “slm, avere a sufficienza”, in E. JENNI - C. WESTERMANN (a cura di), Dizionario 
teologico dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1982, vol. 2, p. 834. 
20 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dio Trinità, unità degli uomini. Il monoteismo cristiano contro la 
violenza, 18 gennaio 2014. 



 
 

12 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Dio non cessa di offrire la sua pace, possibilità di realizzare una vita piena, anche 
quando siamo peccatori e non la meritiamo (cf. Rm 5,6.8). Questo l’autentico volto di Dio, 
che anche Giobbe riconosce in tanta sofferenza: Dio non distribuisce premi e castighi 
secondo una giustizia retributiva volta alle azioni passate, ma tiene in vita la sua creazione 
fragile, prendendosi cura di ogni vivente perché si rigeneri e si apra al futuro (cf. Gb, 42,5). 
Lo shalom non è frutto di meriti umani, ma dono di Dio, che lotta per la vita e la custodisce. 
La Scrittura non permette di riposare su un ideale astratto di pace, come premio che 
rinsalderebbe l’ordine del mondo secondo criteri di merito per un benessere fatto di 
prosperità e successo. La pace è frutto di lotta e di cura, anche in Dio. 

Si comprende così il linguaggio radicale di Gesù: nella prospettiva del Regno, lo shalom 
è liberazione dagli attaccamenti che impediscono di entrarvi. «Nessuno che mette mano 
all’aratro e poi si volge indietro è adatto per il regno di Dio» (Lc 9,62): la pace è per chi 
guarda avanti, segue il Maestro, che non ha dove posare il capo; è liberarsi dal possesso, 
vendere tutto e seguire Gesù (cf. Lc 9,57-62; Mt 8,19-22; Lc 18,18-23; Mc 10,17-22). È 
entrare nella logica di Dio, sbilanciata per amore, nell’urgenza del Regno dove dominio e 
ingiustizia scompariranno. 

In tale urgenza vanno interpretate alcune espressioni di Gesù, che non ci 
aspetteremmo: «sono venuto a portare non pace, ma spada» (Mt 10,34-39; Lc 12,51-
53;14,26-27). Il tempo si è fatto breve (cf. 1Cor 7,29) e ancora non è pronta la pace promessa 
dai profeti; le divisioni segnano il tempo che da essa ci separa. Le spade sono presenti nel 
gruppo al seguito di Gesù (cf. Mt 26,51-54; Mc 14,47; Lc 22,49-51; Gv 18,10-11), ma netto 
e radicale è il rifiuto dell’autodifesa violenta, perfino nel momento dell’arresto. Gesù usa sì 
espressioni belliche, ma solo come metafora della lotta escatologica che è chiamato ad 
affrontare; conosce la violenza, la attraversa, la carica su di sé, rifiutando di farsi giustizia 
con le armi: va incontro alla vita, alla pace promessa dal Dio, che tutto ha creato «tov», 
buono. 
 

ii. La violenza degli umani: la radice del peccato, il realismo e il 
superamento salvifico  

Se shalom dice il desiderio originario di Dio e quello più profondo e autentico di ogni 
vivente, la storia umana è però intrisa di violenza, originata dal peccato, vera causa di ogni 
disordine: «Esattamente questo è ciò che vuole farci capire il brano della Genesi in cui si 
narra il peccato dell’essere umano: l’uomo entra in conflitto con se stesso, si accorge di 
essere nudo e si nasconde perché ha paura (Gen 3,10), ha paura dello sguardo di Dio; 
accusa la donna, colei che è carne della sua carne (v. 12); rompe l’armonia con il creato, 
arriva ad alzare la mano contro il fratello per ucciderlo»21. L’istinto di affermarsi a scapito 
della vita altrui è forte e il sangue di Abele ha intriso la terra fin dall’inizio. Il più forte si 
impone, senza misura e senza limite: «Ho ucciso un uomo per una mia scalfittura, e un 
ragazzo per un mio livido» (Gen 4,23b), dirà Lamech. La famiglia umana viene frantumata 
nella sua unità, come è narrato nella scelta di chi a Babele vuole costruire una città per 
«farsi un nome» (cf. Gen 11,4), e il primo peccato giunge «all’estremo nella sua forma 
sociale».22 Questa dimensione sociale, che ha sempre la sua origine nel cuore dell’uomo e 
nella sua responsabilità personale, arriva a coinvolgere i rapporti tra le comunità umane: 

 
21 FRANCESCO, Veglia di preghiera per la pace, 7 settembre 2013. 
22 GIOVANNI PAOLO II, Esortazione apostolica Reconciliatio et paenitentia, 2 dicembre 1984, 188. 



 
 

13 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

«Questi rapporti non sempre sono in sintonia col disegno di Dio, che vuole nel mondo 
giustizia, libertà e pace tra gli individui, i gruppi, i popoli»23.  

Dio, però, non abbandona le creature alla violenza distruttiva e alla guerra, e dona al 
suo popolo la Legge, quella Torah che è direzione di vita e canone di giustizia. Il giusto si 
affida alla legge, la ama, la invoca come dono di Dio, anziché vendicarsi e agire con violenza: 
«Tieni lontana da me la via della menzogna, fammi dono della tua legge. Ho scelto la via 
della giustizia, mi sono proposto i tuoi giudizi. Ho aderito ai tuoi insegnamenti, Signore, che 
io non resti confuso. Corro per la via dei tuoi comandamenti, perché hai dilatato il mio 
cuore» (Sal 118, 29-32). 

La stessa «legge del taglione» (occhio per occhio, dente per dente, vita per vita) è 
l’introduzione di principi fondamentali di civiltà giuridica: proporzionalità tra offesa e 
reazione, e necessità di determinare in giudizio le responsabilità e l’entità del danno. È una 
legge a favore delle parti più deboli della società, perché limita le possibilità del più forte, 
che avrebbe potere e mezzi per esercitare la violenza senza limiti, ma è invece chiamato a 
trattenersi. Inoltre, la proporzionalità tra offesa e reazione si misura tenendo conto delle 
concrete situazioni vitali. Se il padrone colpisce l’occhio o il dente dello schiavo o della 
schiava, non pagherà con il suo occhio o il suo dente, ma darà addirittura la libertà a chi è 
stato colpito (cf. Es 21,26): la Legge tiene conto della situazione asimmetrica delle persone 
coinvolte e tutela soprattutto chi è più debole e privo di mezzi. Come Dio, dopo il diluvio, 
ha scelto ancora una volta la vita, così la Legge è asimmetrica, favorisce i deboli, per portare 
ogni creatura nello shalom promesso. La pace non è frutto di legalismo, di correttezza 
formale, di una morale che garantirebbe la benedizione di Dio in premio per i meriti. Una 
società non può vivere dentro questa logica rivolta al passato.  

«Ecco, io faccio una cosa nuova: proprio ora germoglia, non ve ne accorgete?» (Is 
43,19): la pace di Dio cresce con la vita, secondo il criterio della moltiplicazione e della 
sovrabbondanza. Se Lamech vuole vendicarsi fino a settanta volte (cf. Gen 4,24), Gesù 
insegna che il perdono è smisurato: «settanta volte sette» (Mt 18,21-22), numero simbolico, 
che dice pienezza, completezza, shalom. Una misura pigiata, scossa e traboccante (cf. Lc 
6,38) è la dis-misura della pace. Se con realismo non nega le conseguenze del peccato, nella 
luce della speranza che scaturisce dal mistero della Pasqua, il cristiano accoglie e annuncia 
la salvezza di Cristo Gesù, Colui che ha distrutto il peccato e la morte e ha riconciliato in sé 
tutte le cose (cf. Cor 4,4; Col 1,15). Il «Principe della pace» (cf. Is 9,5), che rende stabile la 
giustizia, è venuto nella storia come bambino, in un corpo innocuo e fragile; Gesù è entrato 
nel tempo, come un sole che sorge, per «dirigere i nostri passi sulla via della pace» (Lc 1,79) 
e ha portato a compimento il dono della Legge: «Beati gli operatori di pace, perché saranno 
chiamati figli di Dio» (Mt 5,9). 
 

iii. Il primato della fraternità: «non uccidere» 
L’insegnamento di Gesù conduce alla radice profonda della Legge, che indica la 

direzione per la vera beatitudine (cf. Mt 5,1-11; Lc 6,20-23). La Legge può certo essere 
strumento nella prospettiva della guerra giusta e della pace ragionevole, fondata sulla 
deterrenza, sulla diplomazia e sull’armistizio, certo necessari per difendere le persone più 
deboli, per contenere la violenza del potere e combattere le ingiustizie. Ma al cuore della 
stessa Legge si trova una prospettiva più radicale, che va oltre la ragionevolezza e mette in 

 
23 Ivi, 216. 



 
 

14 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

crisi le coscienze: «Non uccidere» (Es 20,13; Dt 5,17). Una parola netta, una parola di vita, 
difficile da coniugare nella complessità della storia, ma che indica una direzione, un 
orizzonte di beatitudine che per grazia possiamo accogliere. 

La storia della salvezza è costellata di martiri di pace e nonviolenza, partecipi della 
resistenza del popolo in condizione di servitù: dal profeta Geremia allo scriba Eleàzaro (cf. 
2 Mac 6,18-31), ai sette fratelli maccabei (cf. 2 Mac 7). Tale postura di resistenza nonviolenta 
viene condensata nella profezia del Servo sofferente (cf. Is. 42,1-9). Il Nuovo Testamento vi 
vedrà una prefigurazione di Cristo, che si è addossato il male e la violenza ingiusta, senza 
cedere alla tentazione di autodifendersi o imporre la propria supremazia. Il suo sangue, più 
eloquente di quello di Abele (cf. Eb 12,24), redime la fraternità infranta, rigenera relazioni, 
riconoscendo anche il nemico come fratello:  

«Avete inteso che fu detto agli antichi: Non ucciderai; chi avrà ucciso dovrà essere sottoposto 
al giudizio. Ma io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello dovrà essere sottoposto al 
giudizio. Chi poi dice al fratello: “Stupido”, dovrà essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice: 
“Pazzo”, sarà destinato al fuoco della Geènna. Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e lì 
ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all’altare, va’ 
prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono» (Mt 5,21-24). 

La pace di Cristo è diversa da quella che dà il mondo (cf. Gv 14,27), perché non è frutto 
di ragionevoli compromessi o rapporti di forza, ma ha origine nel riconoscimento che ogni 
persona è figlia di Dio, in una fratellanza/sororità estesa anche al nemico (cf. Mt 5,44; Lc 
6,27.35). 
 

iv. «Egli è la nostra pace». 
In Paolo è centrale la pace come riconciliazione24, quale frutto della giustificazione per 

fede: «Giustificati dunque per la fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore 
nostro Gesù Cristo» (Rm 5,1). Dio ha realizzato in Cristo la sua «alleanza di pace» (cf. Is 
54,17) e questo è il fondamento della nostra speranza; anche se dobbiamo ancora passare 
attraverso violenze, guerre, sofferenze, queste sono come le doglie del parto (cf. Rm 8, 19-
22): la creazione tutta vive tale gestazione, nella speranza di essere liberata dalla 
corruzione.  

L’inno della lettera ai Colossesi sviluppa tale visione universale e inclusiva della 
riconciliazione e rappacificazione in Cristo di tutte le cose, quelle che stanno sulla terra e 
quelle nei cieli (cf. Col 1,19-20). Così non ci sono più «stranieri e nemici» (Col 1,21), poiché 
Egli «è la nostra pace, colui che di due ha fatto una cosa sola, abbattendo il muro di 
separazione che li divideva, cioè l’inimicizia, per mezzo della sua carne. […] Egli è venuto ad 
annunciare pace a voi che eravate lontani, e pace a coloro che erano vicini» (Ef 2, 14.17). La 
lettera agli Efesini guarda alla Chiesa come spazio di riconciliazione tra chi proviene 
dall’ebraismo e chi appartiene ad altri popoli e tradizioni, ma sono parole che risuonano 
forti anche per le situazioni di conflitto che viviamo oggi, nel mondo e nelle Chiese.  

Cristo è la nostra pace: in Lui il mondo nuovo – quello dello shalom originario – è 
realizzato. Si aprono così cieli nuovi e terra nuova (cf. Is 65,17; 66,22; 2Pt 3,13: Ap 21,1), ci 
accoglie la nuova Gerusalemme, la «residenza di pace» (cf. Is 32,17-18) in cui ciascuno è 

 
24 Spesso Paolo parla del «Dio della pace»: Rm 15,33; 16,20; 1Cor 14,33; 2Cor 13,11; Fil 4,9; 1Ts 5,23; 2Ts 
3,15. Cf. R. PENNA, «Egli è la nostra Pace» (Ef 2,14). Lo sviluppo di un’immagine di pace, in «Parola Spirito e 
Vita», 86, luglio-dicembre 2023, p. 77.  



 
 

15 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

fratello, sorella, finalmente a casa, quella casa che Dio ha preparato dall’inizio. Nella 
speranza contempliamo il compiersi del disegno della creazione, vediamo lo sguardo di Dio 
compiacersi di questa vita, come l’aveva sognata, prima del diluvio; nella speranza possiamo 
operare pace anche in tempi di violenza.  Crediamo infatti «che Dio prepara una nuova 
abitazione e una terra nuova, in cui abita la giustizia, e la cui felicità sazierà 
sovrabbondantemente tutti i desideri di pace che salgono nel cuore degli uomini»25. 

  
b. Percorsi ecclesiali 

Le ricche e complesse indicazioni della Scrittura sulla pace sono state recepite dalle 
Chiese in percorsi articolati, impossibili da seguire in dettaglio in questa sede. Nei primi 
secoli, uomini come San Massimiliano di Tebessa (274-295), hanno testimoniato che la 
scelta di vita cristiana non era compatibile con la guerra. Nel medioevo, la testimonianza e 
la predicazione degli Ordini mendicanti, di san Francesco in particolare, diffondono una 
cultura della pace nell’Italia dei Comuni e nell’Europa. Ci limitiamo ad alcuni passaggi chiave 
ed alle indicazioni qualificanti che in essi emergono. 
  

i. Il «teorema» della guerra giusta 
È paradossale: per parlare di pace, ci troviamo dinanzi in primo luogo la parola guerra. 

La tradizione teologico-morale della Chiesa cattolica in quest’ambito, infatti, si è a lungo 
basata sulla teoria della guerra giusta, la cui lunga storia affonda le radici in sant’Agostino e 
ha trovato approfondimenti in san Tommaso d’Aquino e padre Francisco de Vitoria26. Tesa 
a limitare il più possibile il ricorso alla guerra per la risoluzione dei conflitti, essa era stata 
compendiata da Tommaso in tre condizioni morali. La prima riconosce solo all’autorità 
legittima (inizialmente quella del principe, successivamente quella di chi ha la potestà di 
governo) la competenza in merito, a evitare guerre private o conflitti armati per interessi di 
singoli. La seconda condizione è la giusta causa: che vi sia la risposta a un’ingiustizia da 
riparare, anche se diversi storici hanno evidenziato che con essa si sia finito spesso per 
giustificare qualsiasi guerra, compresa quella per motivi religiosi. Infine, la terza condizione 
esige la retta intenzione di promuovere il bene e ristabilire la giustizia. Tre criteri che – pur 
astratti – miravano a restringere il campo di giustificazione delle guerre; a essi il domenicano 
spagnolo de Vitoria aggiungerà la proporzionalità dei mali provocati rispetto al bene 
perseguito.  

Nel corso della storia il teorema è stato tramandato nei manuali di teologia, finché nel 
Novecento sono iniziate serie analisi circa la sua applicabilità27. Si è in primo luogo preso 
atto dell’approccio assolutista determinato dall’affermarsi degli Stati-nazione: se ognuno si 
pensava come società perfetta, senza autorità sopra di sé, ogni motivo valeva a giustificare 

 
25 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et 
spes, 7 dicembre 1965, 39. 
26 Sulla teoria della guerra giusta e sul suo superamento si vedano: L. CREMASCHI (a cura), I cristiani di fronte 
alla guerra. Pace e nonviolenza nella tradizione cristiana dalle origini a oggi, Qiqajon, Magnano 2015; D. 
MENOZZI, Chiesa, pace e guerra nel Novecento: verso una delegittimazione religiosa dei conflitti, il Mulino, 
Bologna 2015; R. Mancini - B. Salvarani, Oltre la guerra. Le vie della pace tra teologia e filosofia, Effatà, 
Cantalupa (TO) 2023; M. RUBBOLI, I cristiani, la violenza e le armi. Percorsi storici e revisioni storiografiche, 
Edizioni GBU, Chieti 2024. 
27 Il passaggio è efficacemente ricostruito in E. CHIAVACCI, Teologia morale 3/2. Morale della vita economica, 
politica, di comunicazione, Cittadella, Assisi 2008. 



 
 

16 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

interventi armati. Un secondo elemento è la dinamica di trasformazione tecnologica: altro 
è la guerra all’epoca di Agostino fatta con spade e frecce, altro il passaggio alla polvere da 
sparo e alle armi da fuoco nel XV secolo, altro ancora l’uso di armi nucleari nella Seconda 
guerra mondiale o la guerra ipertecnologica contemporanea con droni, laser, satelliti e 
intelligenza artificiale. Trasformazioni che sempre più hanno reso totale una guerra che 
ormai non coinvolge mai solo gli eserciti, ma anche popolazioni, città e territori. Tali 
mutamenti invocano un nuovo pensiero sulla guerra, che faccia i conti con la realtà dei 
cambiamenti in atto e li consideri organicamente nella riflessione teologica.  

 
ii. Oltre la guerra: da Benedetto XV all’Enciclica Fratelli tutti 

Il Magistero del Novecento ha recepito tali trasformazioni ripensando radicalmente il 
teorema della guerra giusta, a partire dall’esperienza delle due guerre mondiali. Già 
Benedetto XV il 1° agosto 1917 richiamava i governanti a cessare quella «lotta tremenda, la 
quale, ogni giorno più, apparisce inutile strage», facendo invece subentrare «alla forza 
materiale delle armi la forza morale del diritto». Egli auspicava cioè  

«un giusto accordo di tutti nella diminuzione simultanea e reciproca degli armamenti secondo 
norme e garanzie da stabilire, nella misura necessaria e sufficiente al mantenimento dell'ordine 
pubblico nei singoli Stati; e, in sostituzione delle armi, l’istituto dell’arbitrato con la sua alta 
funzione pacificatrice»28. 

E Pio XII nel Radiomessaggio del 2 marzo 1939, dinanzi all’imminenza della guerra, così 
si esprimeva: 

«È con la forza della ragione, non con quella delle armi, che la Giustizia si fa strada (…) Nulla è 
perduto con la pace. Tutto può esserlo con la guerra. Ritornino gli uomini a comprendersi. 
Riprendano a trattare. Trattando con buona volontà e con rispetto dei reciproci diritti si 
accorgeranno che ai sinceri e fattivi negoziati non è mai precluso un onorevole successo»29.  

Sarà però soprattutto negli anni Sessanta che le armi sempre più distruttive, 
l’introduzione delle bombe atomiche, il coinvolgimento massiccio di civili, l’impossibilità di 
mantenere criteri di proporzionalità orienteranno a nuove e più esigenti conclusioni morali. 
Così san Giovanni XXIII nella Pacem in terris parlando di «forza terribilmente distruttiva delle 
armi moderne», capaci di «distruzioni immani» e «dolori immensi», arriva a dire che 
«alienum est a ratione» (è al di fuori di ogni razionalità) «utilizzare la guerra come 
strumento di giustizia» (n. 67). E san Paolo VI, indirizzandosi all’Assemblea generale delle 
Nazioni Unite il 4 ottobre 1965, richiamava il fine ultimo di tale istituzione:  

«Basta ricordare che il sangue di milioni di uomini e innumerevoli e inaudite sofferenze, inutili 
stragi e formidabili rovine sanciscono il patto che vi unisce, con un giuramento che deve 
cambiare la storia futura del mondo: non più la guerra, non più la guerra! La pace, la pace deve 
guidare le sorti dei Popoli e dell'intera umanità!»30.  

Anche la Costituzione conciliare Gaudium et spes al n. 80 ricorda che «il progresso delle 
armi scientifiche ha enormemente accresciuto l'orrore e l'atrocità della guerra» e che gli 
attuali arsenali sarebbero in grado di realizzare la «totale distruzione delle parti 

 
28 BENEDETTO XV, Lettera ai Capi dei popoli belligeranti, 1° agosto 1917. 
29 PIO XII, Radiomessaggio rivolto ai governanti ed ai popoli nell’imminente pericolo della guerra, 24 agosto 
1939. 
30 PAOLO VI, Discorso alle Nazioni Unite, 4 ottobre 1965. 



 
 

17 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

contendenti». Per questo, essa conclude, «tutte queste cose ci obbligano a considerare 
l'argomento della guerra con mentalità completamente nuova»31. Due testi che invocano 
una razionalità e una conversione a partire dalle drammatiche res novae rivelatesi nelle due 
guerre mondiali. Ancora il medesimo n. 80 di Gaudium et spes mette in guardia 
dall’imboccare strade senza uscita, che potrebbero compromettere il futuro dell’umanità: 
«Sappiano gli uomini di questa età che dovranno rendere severo conto dei loro atti di 
guerra, perché il corso dei tempi futuri dipenderà in gran parte dalle loro decisioni di 
oggi»32.  

Così san Giovanni Paolo II nel Messaggio per la XXXVII Giornata Mondiale della Pace 
del 2004 sottolineerà la rilevanza del diritto per l’educazione alla pace:  

«In questo compito di educare alla pace, s’inserisce con particolare urgenza la necessità di 
guidare gli individui ed i popoli a rispettare l'ordine internazionale e ad osservare gli impegni 
assunti dalle Autorità, che legittimamente li rappresentano. La pace ed il diritto internazionale 
sono intimamente legati fra loro: il diritto favorisce la pace»33. 

Sulla base di questi e altri testi e interventi, anche in occasione di conflitti armati o di 
situazioni critiche, papa Francesco è giunto a offrire una posizione forte al n. 258 
dell’Enciclica Fratelli tutti, punto di approdo fondamentale per il superamento del concetto 
di guerra giusta. Egli denuncia il rischio di manipolazione dell’informazione in favore di 
«scuse apparentemente umanitarie, difensive o preventive», portate come pretesto per 
giustificare distruzioni e uccisioni. Dinanzi a tecnologie e armi così distruttive occorre 
piuttosto concludere che 

«a partire dallo sviluppo delle armi nucleari, chimiche e biologiche, e delle enormi e crescenti 
possibilità offerte dalle nuove tecnologie, si è dato alla guerra un potere distruttivo 
incontrollabile, che colpisce molti civili innocenti. In verità, mai l’umanità ha avuto tanto potere 
su sé stessa e niente garantisce che lo utilizzerà bene. Dunque, non possiamo più pensare alla 
guerra come soluzione, dato che i rischi probabilmente saranno sempre superiori all’ipotetica 
utilità che le si attribuisce. Davanti a tale realtà, è molto difficile sostenere i criteri razionali 
maturati in altri secoli per parlare di una possibile “guerra giusta”. Mai più la guerra!»34. 

Il Magistero sociale postconciliare giunge, dunque, ad affermare che nessuna guerra 
può oggi essere giustificata. La sproporzione distruttiva e l’incontrollabilità di armi 
tecnologicamente devastanti impediscono di associare il sostantivo «guerra» e l’aggettivo 
«giusta»; mai più! La vera domanda è piuttosto: come costruire pace?  

 
iii. Costruire pace: le Giornate Mondiali 

Lo stesso Magistero ha sottolineato che la pace non è solo assenza di guerra; san 
Giovanni XXIII nella Pacem in Terris ne sottolineava il legame inscindibile con i diritti umani 
delle persone e dei popoli. San Paolo VI ricordava, d’altra parte, che «lo sviluppo è il nuovo 
nome della pace» (Populorum progressio 76): uno sviluppo integrale, che comprenda la 
dimensione economica, sociale, politica, spirituale e culturale, raccordate nella pace e 
promosse insieme. Infatti, «le disuguaglianze economiche, sociali e culturali troppo grandi 

 
31 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Gaudium et spes, cit., 80. 
32 Ibidem. 
33 GIOVANNI PAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXXVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 
2004, Un impegno sempre attuale: educare alla pace, 8 dicembre 2003. 
34 FRANCESCO, Lettera enciclica Fratelli tutti, 3 ottobre 2020, 258. 



 
 

18 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

tra popolo e popolo provocano tensioni e discordie, e mettono in pericolo la pace»35. 
Povertà e ingiustizie, violenze e umiliazioni rendono precario ogni tentativo di 
riconciliazione e di pacificazione. «La pace non si riduce a un’assenza di guerra, frutto 
dell’equilibrio sempre precario delle forze. Essa si costruisce giorno per giorno, nel 
perseguimento d’un ordine voluto da Dio, che comporta una giustizia più perfetta tra gli 
uomini». L’enciclica conclude con una convocazione: «Se lo sviluppo è il nuovo nome della 
pace, chi non vorrebbe cooperarvi con tutte le sue forze?» (n. 87). 

Allo stesso papa Montini si deve l’istituzione della Giornata Mondiale della Pace, a 
partire dal 1° gennaio 1968. Da quel momento, ogni anno il Santo Padre ha indirizzato un 
messaggio ai governanti, al corpo diplomatico, ai Vescovi, a tutti i cristiani e a tutti le 
persone di buona volontà: un ricco patrimonio di Magistero sociale da valorizzare, con forti 
approfondimenti sulle molteplici sfumature del meraviglioso e fragile diamante della pace. 
Profetici alcuni messaggi, che hanno aperto la strada a ulteriori sviluppi della Dottrina 
sociale della Chiesa, mostrando un Magistero capace di interpretare il tempo che stiamo 
vivendo. Basti pensare a quello di san Giovanni Paolo II, «Pace con Dio creatore. Pace con 
tutto il creato» (1° gennaio 1990)36, e a quello di Benedetto XVI vent’anni dopo, «Se vuoi 
coltivare la pace, custodisci il creato» (1° gennaio 2010)37: già vi si annunciano temi che 
confluiranno nell’Enciclica Laudato si’. Centrali pure i temi esplorati da papa Francesco: «la 
nonviolenza: stile di una politica per la pace» (2017)38; «Migranti e rifugiati: uomini e donne 
in cerca di pace» (2018)39; «La buona politica è al servizio della pace» (2019)40, «Intelligenza 
artificiale e pace» (2024)41.  

 
iv. Costruire pace: la Nota CEI Educare alla pace 

Anche la Conferenza Episcopale Italiana ha accompagnato questo tempo con preziose 
riflessioni, come la Nota pastorale Educare alla pace del 199842. Il documento descriveva 
una società lacerata e piena di tensioni: non solo episodi di violenza, ma un modello di 
umanità ben poco fraterno.  

«Episodi di violenza, di razzismo, di esclusione, di rifiuto, di disprezzo della vita sono ormai ogni 
giorno sotto i nostri occhi, dentro la quiete apparente delle nostre città e delle nostre case; si 
consumano nelle relazioni politiche ed economiche, nei rapporti sociali che mettono a 
confronto le diversità di ogni genere. Essi esplodono nella concorrenzialità efficientistica e 
spietata che - in ogni campo - espelle i deboli e i vinti, nei ricatti di una vita di coppia e di famiglia 

 
35 PAOLO VI, Lettera enciclica Populorum progressio, 26 marzo 1967. 
36 GIOVANNI PAOLO II, Messaggio per la celebrazione della XXIII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 1990, 
Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, 8 dicembre 1989. 
37 BENEDETTO XVI, Messaggio per la celebrazione della XLIII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2010, Se 
vuoi coltivare la pace, custodisci il creato, 8 dicembre 2009. 
38 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della L Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2017, La 
nonviolenza: stile di una politica per la pace, 8 dicembre 2016. 
39 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LI Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2018, Migranti 
e rifugiati: uomini e donne in cerca di pace, 13 novembre 2017. 
40 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2019, La buona 
politica è al servizio della pace, 8 dicembre 2018. 
41 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2024, 
Intelligenza artificiale e pace, 8 dicembre 2023. 
42 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Educare alla pace, Nota pastorale della Commissione Ecclesiale giustizia e 
pace, 23 giugno 1998. 



 
 

19 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

sempre più attraversata da linee di frattura, nella violenza fisica e psichica esercitata sulle 
donne e sui bambini, nell'aggressività cieca che devasta perfino i momenti del gioco e della 
competizione sportiva» (n. 4).  

Una tale situazione, fatta di individualismo e concorrenza spietata, può essere 
trasformata solo da una comunità riconciliata, che sappia incontrare le persone con 
atteggiamenti di amore e «compagnia». La fede non può essere bandiera per identificare il 
«nemico» da eliminare, favorendo posizioni estremistiche e fondamentalismi che 
propongono l’odio per l’altro. Soprattutto, la Chiesa italiana ha individuato nel compito 
educativo il suo ruolo fondamentale per formare coscienze di pace. 

 
v. Costruire pace: il Magistero di papa Francesco 

Alla riconciliazione ha dedicato ampio spazio papa Francesco nel suo documento 
programmatico, l’Esortazione apostolica Evangelii gaudium. Egli propone il dialogo sociale 
come contributo per la pace: ogni visione di pace autentica deve prevedere l’inclusione 
sociale dei poveri, in uno «sviluppo integrale di tutti» (n. 219), che richiama Populorum 
progressio. Tra i quattro principi che animano la convivenza sociale, si segnala quello 
secondo cui l’unità deve prevalere sul conflitto: esso non può essere ignorato, essendo 
parte dell’esperienza umana, ma neppure si può restarvi intrappolati, facendolo degenerare 
in guerra aperta. Scrive con sapienza il Papa:  

«Di fronte al conflitto, alcuni semplicemente lo guardano e vanno avanti come se nulla fosse, 
se ne lavano le mani per poter continuare con la loro vita. Altri entrano nel conflitto in modo 
tale che ne rimangono prigionieri, perdono l’orizzonte, proiettano sulle istituzioni le proprie 
confusioni e insoddisfazioni e così l’unità diventa impossibile. Vi è però un terzo modo, il più 
adeguato, di porsi di fronte al conflitto. È accettare di sopportare il conflitto, risolverlo e 
trasformarlo in un anello di collegamento di un nuovo processo»43.  

Una sfida educativa, un invito ad abitare i conflitti della vita perché evolvano in 
opportunità relazionali. 

Tra i grandi contributi di pace del Magistero di papa Francesco si segnala pure l’Enciclica 
Laudato si’: «Tutto è in relazione, e tutti noi esseri umani siamo uniti come fratelli e sorelle 
in un meraviglioso pellegrinaggio, legati all’amore che Dio ha per ciascuna delle sue creature 
e che ci unisce anche tra noi, con tenero affetto, al fratello sole, alla sorella luna, al fratello 
fiume e alla madre terra»44. Se il mondo è il dono buono del Creatore, se tutto è connesso, 
la pace tra gli umani va di pari passo con quella con la terra: occorre un approccio sostenibile 
teso a superare l’economia dello scarto, per orientare a un’economia circolare. Al 
contempo, l’impegno per la cura della casa comune in un tempo di degrado ambientale 
crescente esige un’umanità solidale e corresponsabile per le prossime generazioni. Solo così 
è possibile un approccio lungimirante e prospettico, capace di andare aldilà di politiche di 
corto respiro che generano conflittualità e guerre. 

L’ecologia integrale è dimensione qualificante della pace.  
 

vi. Il Catechismo della Chiesa Cattolica: legittima difesa 

 
43 FRANCESCO, Esortazione apostolica Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 227. 
44 FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si', 24 maggio 2015, 92. 



 
 

20 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Il Magistero sociale postconciliare incoraggia l’educazione alla pace in una prospettiva 
di abbandono del concetto di «guerra giusta». Anche il Catechismo della Chiesa Cattolica 
parla di «strette condizioni che giustificano una legittima difesa con la forza militare» (n. 
2309), rivedendo profondamente i criteri legati alla teoria della guerra giusta. La riflessione 
morale, infatti, ricorda che l’uso della violenza a scopo difensivo può dirsi legittimo solo in 
presenza di un’aggressione in atto, quando si sia tentata ogni altra via per arrestarla e 
quando vi sia proporzionalità tra i beni da difendere e il danno arrecato: condizioni esigenti, 
raramente soddisfatte dai conflitti in atto. 

Non a caso il Catechismo mette in guardia dai rischi della guerra moderna, che può 
condurre a violenze indiscriminate verso popolazioni civili, città, regioni. Esprime «severe 
riserve morali» sulla logica dell’accumulo delle armi e della deterrenza: «L’armarsi ad 
oltranza moltiplica le cause di conflitti ed aumenta il rischio del loro propagarsi» (n. 2315). 
La corsa agli armamenti non garantisce pace: occorre regolamentarne produzione e 
commercio, per evitare che interessi privati o collettivi compromettono l’ordine giuridico 
internazionale. Né si può trascurare che «le ingiustizie, gli eccessivi squilibri di carattere 
economico o sociale, l’invidia, la diffidenza e l’orgoglio che dannosamente imperversano tra 
gli uomini e le nazioni, minacciano incessantemente la pace e causano le guerre» (n. 2317). 
L’impegno che ne deriva è per la giustizia sociale, scuola di prevenzione alle guerre. 

 
vii. Pace, ecumenismo e dialogo interreligioso 

Le parole del Magistero cattolico trovano consonanze nell’azione del movimento 
ecumenico, che già dai primi decenni del secolo scorso ha intrapreso percorsi di 
riconciliazione tra le Chiese cristiane e di dialogo interreligioso.  

Sono percorsi fondamentali in ordine alla costruzione della pace; per comprenderlo 
basta ricordare quanto forte sia stato il peso dei fattori confessionali in tante guerre che 
hanno segnato la storia europea degli ultimi cinque secoli. Gli ultimi quarant’anni hanno 
visto, d’altra parte, il Consiglio Ecumenico delle Chiese accentuare l’impegno condiviso per 
Giustizia, Pace e Salvaguardia del Creato (nell’unità delle tre dimensioni). Anche la Charta 
Oecumenica – sottoscritta nel 2001 dalle Chiese europee e rinnovata nel 2025 – chiama ad 
una convivenza pacifica in un Europa plurale, riconciliata ed accogliente. In questa direzione 
guarda anche l’impegno della Conferenza Episcopale Italiana, che fin dal 1966 nominava un 
primo Vescovo incaricato per l’ecumenismo, costituendo poi il Segretariato per 
l’ecumenismo ed il dialogo, che diverrà successivamente Commissione Episcopale, col 
supporto di un Ufficio dedicato all’ecumenismo ed al dialogo. Tra gli eventi di rilievo degli 
ultimi anni, poi, l’avvio, a partire dal 2023, di incontri nazionali dei responsabili delle Chiese 
italiane.  

Pure fondamentale la dimensione interreligiosa, cui l’incontro di preghiera per la pace 
tenutosi ad Assisi nel 1986 ha offerto un paradigma ed uno stile: lo «spirito di Assisi». A 
esso si ispirano gli incontri internazionali con cui la Comunità di Sant’Egidio dà continuità a 
tale istanza, traendone ispirazione per la propria azione. La preghiera per la pace costituisce 
poi una dimensione importante dell’esperienza del Dialogo Interreligioso Monastico (DMI) 
che coinvolge una pluralità di realtà religiose.  

Le religioni – troppe volte coinvolte in drammatiche dinamiche conflittuali – hanno in 
sé, infatti, enormi potenzialità di pace da valorizzare e custodire. In tale direzione guarda il 
Documento sulla fratellanza umana, siglato nel 2019 ad Abu Dhabi da papa Francesco e dal 



 
 

21 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Grande Imam di Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb: un potente invito alla riconciliazione tra 
credenti e con ogni persona di buona volontà. In esso ci si impegna ad «adottare la cultura 
del dialogo come via, la collaborazione comune come condotta, la conoscenza reciproca 
come metodo e come criterio». Un testo importante, ampiamente ripreso nell’Enciclica 
Fratelli Tutti (ad esempio ai nn. 5, 29, 136, 192)45 e dal n. 123 del recente Documento finale 
dell’Assemblea Generale del Sinodo dei Vescovi46.  

In Italia ha un particolare rilievo la Giornata per l’approfondimento e lo sviluppo del 
dialogo tra cattolici ed ebrei del 17 gennaio, il cui avvio da parte della CEI risale al 1990. Al 
dialogo cristiano-islamico è invece dedicata la Giornata del 27 ottobre, celebrata 
ecumenicamente a partire dal 2001. Dedicato alla pace anche il recente Appello alle 
Istituzioni Italiane, ai cittadini e ai credenti in Italia firmato congiuntamente il 29 agosto 
2025 dal cardinale Matteo Maria Zuppi, presidente della CEI assieme alle massime autorità 
delle Comunità ebraiche e musulmane47. 
 
3. Beati i costruttori di pace  

a. Artigiani di pace  
L’indicazione che emerge è chiara: più che dibattere sulla liceità della guerra, si tratta 

di costruire pace; occorrono artigiani di pace, soggetti che da un cuore pacificato sappiano 
trarre le energie per operare per essa nella storia e nel tempo, a tutti i livelli. È una 
responsabilità che interpella in modo forte i credenti, chiamati a ricercare il Regno di Dio, 
che è regno di giustizia e di pace, e operare per essa con coraggio e creatività. La pace viene 
dal futuro e invita a superare contraddizioni e timori, in una lucida testimonianza 
evangelica. Tra i tanti e le tante testimoni importanti in tal senso ricordiamo due Vescovi: 
mons. Luigi Bettazzi (1923-2023) e mons. Tonino Bello (1935-1993), da cui viene - insieme 
al movimento Pax Christi di cui sono stati presidenti - un richiamo forte e continuativo ad 
un’incisiva azione di pace, nel contrasto alla guerra e alla corsa agli armamenti. In tale 
direzione va maggiormente orientata anche la formazione teologica, ai vari livelli, per 
comprendere sempre meglio la centralità della pace per un’esistenza secondo il Vangelo.  

 
b. Educare alla pace  

«Ogni cambiamento ha bisogno di un cammino educativo per far maturare una nuova 
solidarietà universale e una società più accogliente»48. Tra i significati più autentici della 
missione educativa è proprio quanto afferma papa Francesco: l’educazione è determinante 
per una vera conversione alla pace. È un’istanza urgente, che esige il coinvolgimento 
sinergico di una pluralità di soggetti, nella comunità ecclesiale e non solo, per coltivare cuori 
e forme di vita pacificate e pacificanti. 
 

 
45 FRANCESCO, Lettera enciclica Fratelli tutti, cit. 
46 FRANCESCO, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione, Documento finale della Seconda 
Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024), 26 ottobre 2024. 
47 Appello alle Istituzioni Italiane, ai cittadini e ai credenti in Italia, firmato da UCEI - Unione delle Comunità 
Ebraiche Italiane, UCOII - Unione delle Comunità Islamiche d'Italia, COREIS - Comunità Religiosa Islamica 
Italiana, Moschea di Roma e CEI - Conferenza Episcopale Italiana, 30 agosto 2025 (Cf. 
https://www.chiesacattolica.it/appello-interreligioso-rivolto-alle-istituzioni-italiane-ai-cittadini-e-ai-
credenti-in-italia/). 
48 FRANCESCO, Messaggio per il lancio del patto educativo, 12 settembre 2019. 



 
 

22 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

i. Un impegno ecclesiale 
Da sempre le comunità diocesane e parrocchiali sono impegnate nell’azione educativa 

a vari livelli. La lettura attenta dei segni dei tempi, l’incalzare degli avvenimenti, la diffusione 
di una vera e propria «cultura della guerra» in cui il ricorso all’uso della forza si rilegittima 
come possibile via da perseguire per la soluzione delle controversie: segnali che esigono 
un’educazione alla pace come impegno inderogabile per le nostre comunità. Lo stesso papa 
Leone XIV ha ripetutamente sottolineato la centralità della pace e, rivolgendosi ai Vescovi 
italiani, ha esortato ad un impegno diffuso e capillare:  

«Auspico, allora, che ogni Diocesi possa promuovere percorsi di educazione alla nonviolenza, 
iniziative di mediazione nei conflitti locali, progetti di accoglienza che trasformino la paura 
dell’altro in opportunità di incontro. Ogni comunità diventi una “casa della pace”, dove si 
impara a disinnescare l’ostilità attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il 
perdono. La pace non è un’utopia spirituale: è una via umile, fatta di gesti quotidiani, che 
intreccia pazienza e coraggio, ascolto e azione. E che chiede oggi, più che mai, la nostra 
presenza vigile e generativa»49.  

Educare alla pace deve diventare indicazione chiara e diffusa, testata d’angolo delle 
scelte pastorali ed educative: Cristo stesso è la nostra pace (cf. Ef 2,14). Non si tratta solo di 
rispondere a una sensibilità, a un’urgenza o al grido delle vittime: è via maestra per 
rispondere alla chiamata di Gesù Cristo e al suo insegnamento, ci rende più credibili nella 
sua sequela, ci conforma a Lui. Non basterà allora qualche evento dedicato alla pace nel 
corso dell’anno: occorrerà che essa intessa le proposte educative comunitarie, anche 
valorizzando quei movimenti, quelle associazioni e quelle comunità religiose che vivono in 
modo specifico il carisma e l’impegno di costruzione di pace. Occorrerà formare educatori 
che con competenza e passione si dedichino a un’educazione che generi cambiamento di 
mentalità e assieme di condizioni di vita. Occorrerà indicare possibili percorsi formativi da 
attivare nei diversi contesti. 

Occorrerà anzitutto ripartire dalla preghiera, che infonde coraggio e dà sostegno a tutti 
gli artigiani di pace: la celebrazione eucaristica, in modo particolare, educa il popolo di Dio 
a chiedere costantemente il dono della pace50. Alla scuola di Gesù di Nazareth occorrerà 
ripensare la pace «come un vocabolario più che come un vocabolo», secondo la felice 
espressione di don Tonino Bello. In questo senso sarà necessario educare a una nuova 
immagine di Dio, fino a dar forma ad una vera teologia della pace. Al contempo diventerà 
essenziale educare all’ascolto, all’alterità, al perdono, alla riconciliazione, alla gestione e alla 
risoluzione nonviolenta dei conflitti, al prendersi cura (l’I care di don Milani) inteso come 
«farsi carico» o «prendere a cuore».  

Importante, in particolare, sottrarre la pace a interpretazioni e pratiche ambigue, a 
quelle trasmigrazioni semantiche simili all’avvertimento del Salmo 28,3: «Parlano di pace al 
loro prossimo, ma hanno la malizia nel cuore» e, per questo, formarsi a uno stile di vita 
nonviolento e adottarlo. La nonviolenza, infatti, non è semplice presa di distanza dall’uso 
della forza o resa di fronte alla violenza, ma visione nuova dell’esistenza e delle relazioni, 
animata dall’amore per il nemico insegnato da Gesù stesso: «Ma io vi dico: amate i vostri 
nemici e pregate per i vostri persecutori» (Mt 5,44). 

 
49 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi Della Conferenza Episcopale Italiana, 17 giugno 2025. 
50 Cf. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit. 



 
 

23 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

In questa direzione andranno pure valorizzati momenti di celebrazione e di 
approfondimento che, specie se proposti ai giovani, dovranno avere anche una dimensione 
esperienziale e parlare attraverso i segni e i simboli. Fondamentale in tal senso la Marcia 
della pace di fine anno: dal 1968 essa offre testimonianze e riflessioni sul tema proposto 
dal Santo Padre per la Giornata mondiale della pace, invitando anche a vivere la notte di 
san Silvestro con un digiuno di solidarietà da destinare a popolazioni coinvolte in un 
conflitto armato. A promuoverla – assieme a Pax Christi, che è all’origine dell’iniziativa – la 
Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro della CEI, Caritas italiana, Azione 
Cattolica, Agesci, Movimento focolari, Acli e Libera. Di rilievo pure le iniziative proposte 
dall’Azione Cattolica per il mese della pace che si celebra in gennaio. Né possiamo 
dimenticare la traiettoria delle Arene di Pace, quasi catalizzatori di energie e speranze di 
tante componenti del popolo di Dio, ispirate in particolare dal mondo missionario. 
 

ii. Educare nella famiglia e nella scuola 
Ma l’educazione alla pace si fa prima di tutto nel quotidiano. La famiglia è la prima 

palestra di educazione alla pace e vive questo ruolo essenzialmente nel dialogo 
intergenerazionale, evitando imposizioni di tipo autoritario o esercizi perversi di potere, che 
talvolta sfociano nel fenomeno tragico del femminicidio o in tragedie familiari. È in primo 
luogo nella pratica del superamento dei conflitti attorno alla tavola e nello svolgersi della 
quotidianità che ci esercita alla fraternità universale. Lo sottolineava papa Francesco 
nell’Esortazione Apostolica Amoris Laetitia: «Forse non sempre ne siamo consapevoli, ma 
è proprio la famiglia che introduce la fraternità nel mondo! A partire da questa prima 
esperienza di fraternità, nutrita dagli affetti e dall’educazione familiare, lo stile della 
fraternità si irradia come una promessa sull’intera società»51. 

Anche alla scuola si chiede una quotidiana conversione a una pratica di «comunità 
educante» che faccia emergere l’importanza e la bellezza di relazioni significative come 
elementi di una cultura di pace. Valori condivisi come democrazia e partecipazione, 
cooperazione e pluralismo, fondano una prassi di pace. Una prospettiva nuova e più 
realistica è necessaria per lo studio della storia: non mera successione di guerre, ma esame 
critico di dinamiche e possibilità, attenta anche alla vita quotidiana di famiglie, lavoratori e 
bambini, che partecipano della storia stessa - talvolta subendone le conseguenze, talvolta 
contribuendo a processi di liberazione e cambiamento. Per una cultura di pace è essenziale 
coltivare tale memoria: la storia ha visto anche momenti drammatici, talvolta veri e propri 
genocidi; occorre ricordarli, assieme ai momenti di riconciliazione e di speranza.  

Per le giovani generazioni, particolarmente importante sarà pure orientare a un uso 
intelligente delle moderne piattaforme digitali e dei giochi elettronici, valorizzandone il 
potenziale educativo ed evitandone l’orientamento diseducante della violenza.  

Molti, insomma, gli ambiti, le dimensioni e i saperi coinvolti nella sfida educativa, 
fondamentale per una costruzione di pace che salvaguardi il presente e viva la tensione al 
futuro.   
 

c. Sognare un’umanità di pace, oltre Caino  
Un’efficace educazione alla pace dovrà però radicarsi anche in una robusta prospettiva 

teologica e antropologica, che dalla Scrittura attinga alcuni riferimenti qualificanti. Vi sono, 

 
51 FRANCESCO, Esortazione apostolica Amoris laetitia, 19 marzo 2016, 194.  



 
 

24 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

infatti, tre elementi che spesso vengono associati alla realtà dell’umano, come se ne fossero 
componenti ineliminabili che renderebbero inevitabile lo scatenarsi dei conflitti e la guerra. 
Fondamentale quindi, per ognuno di essi, indicare alternative e disegnare una prospettiva 
più positiva.  
 

i. Delegittimare la violenza, per l’alterità 
La prima sfida è quella di delegittimare la violenza, quella che abbiamo visto occupare 

gli scenari internazionali, ma che rivendica centralità anche nello stesso dibattito culturale, 
quasi fosse una realtà ineliminabile dal nostro essere sociale e biologico, cui non resterebbe 
che adeguarsi. Nella Scrittura abbiamo colto un orientamento ben diverso: pur 
riconoscendone la presenza, essa orienta soprattutto al suo superamento, nel segno 
dell’accoglienza dell’alterità. Per il Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe – di Gesù stesso – 
l’essere umano è creato per una libertà che è soprattutto compito di cura per il fratello e la 
sorella; che è responsabilità per la libertà d’altri. L’alterità che mi sta dinanzi può magari 
essere scomoda e potenzialmente conflittuale, ma io ne sono comunque compartecipe e 
responsabile.  

L’alternativa è la logica di Caino: quel rifiuto dell’altro/a che trasforma il conflitto in 
violenza, fino all’assassinio. Eppure, anche dinanzi a esso rimane un dato sorprendente: Dio 
punisce sì Caino, ma non lo distrugge, proteggendolo anzi da chi avrebbe voluto vendicare 
l’uccisione di Abele. Il Vangelo della pace inizia qui, da quella misericordia di Dio che fonda 
il valore assoluto della dignità di ogni essere umano, rifiutando la logica della vendetta e 
orientando persino all’amore per il nemico. 

Nessuno spazio per la violenza, dunque, né nelle relazioni interpersonali, né nella vita 
associata. Nitido il no a ogni linguaggio e pratica d’odio: al razzismo, all’antisemitismo, 
all’islamofobia, alla cristianofobia, alla violenza di genere (su donne e persone 
omoaffettive). La cultura del rispetto deve diventare grammatica quotidiana della vita 
associata e anche nel rapporto col creato vanno superati approcci violenti e sfruttatori, per 
orientarsi invece alla cura. È un’istanza da trasfondere in leggi e regole di convivenza, ma 
che interpella al contempo la responsabilità di persone e gruppi, tutti chiamati a costruire 
pace dalle relazioni interpersonali a quelle internazionali nello spazio globale.  
 

ii. Delegittimare l’inimicizia, per la riconciliazione  
In tale prospettiva va pure delegittimata quella prospettiva che fa della dialettica 

amico/nemico il motore della vita associata: la parola di Gesù rigetta tale prospettiva, 
invitando invece ad assumere la prospettiva del Padre che fa piovere e sorgere il sole anche 
sui malvagi. Certo, i conflitti ci sono – entro le realtà statuali e tra di esse – ma la sfida è 
quella di imparare a gestirli in forme costruttive, ricercando patti e negoziazioni, senza 
assolutizzare le contrapposizioni. Possiamo far memoria in tal senso di san Francesco 
d’Assisi, che mandò i suoi frati a cantare il Cantico di Frate Sole, per invitare al superamento 
del conflitto che lacerava la città52. Ma possiamo ricordare anche Yitzhak Rabin (1922-1995) 
e Yasser Arafat (1929-2004), pronti ad osare nel 1995 accordi di pace che andavano al di là 
di storie di contrapposizioni e sangue tra israeliani e palestinesi.  

È il richiamo a figure che in momenti diversi hanno scommesso sulla possibilità di 
superare l’odio e l’inimicizia, cercando riconciliazione per rigenerare a una vita assieme e 

 
52 Compilazione di Assisi, n. 84, in Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20113, n. 1616.  



 
 

25 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

spezzare la catena della vendetta e della rappresaglia. Numerosi i soggetti che anche oggi 
operano in tale direzione, educando alla pace nell’incontro col diverso. Si pensi alle realtà 
ispirate all’azione di Giorgio La Pira (l’Opera per la Gioventù, il Centro Internazionale 
Studenti, la Fondazione), a Rondine Cittadella della pace, al Sermig di Torino. Forte anche il 
legame che l’Italia intrattiene con l’esperienza di Nevé Shalom - Wahat al Salaam, il villaggio 
fondato dal domenicano Bruno Hussar (1911-1996) in cui tenacemente convivono, anche 
nei tempi più bui, arabi palestinesi ed ebrei israeliani: una scommessa di riconciliazione 
particolarmente preziosa in questo tempo. Esperienze diverse, accomunate da una 
costruzione di pace entro i conflitti, dalla ricerca di mediazione oltre l’inimicizia. Preziose in 
tal senso le pratiche di giustizia riparativa/rigenerativa, tese a risanare relazioni in contesti 
di conflittualità.  

Tali realtà indicano anche alcune virtù generatrici di pace, da coltivare nella formazione 
personale, così come nella coscienza civile: tolleranza, disponibilità alla riconciliazione, 
coraggio, pazienza, perseveranza e serenità, capacità di approssimarsi alla giustizia anche 
quando sembra un ideale irrealizzabile, perché essa rimane un compito sempre aperto. In 
esse si esprime uno stile di vita che abilita le persone a costruire e preservare una pace 
duratura e stabile, ponendo le premesse per una assunzione di tale istanza anche da parte 
degli Stati. La prospettiva è quella disegnata da padre Ernesto Balducci (1922-1992), che 
chiamava a prendere coscienza della condizione epocale in cui viviamo, anteponendo gli 
interessi dell'umanità a quelli delle tribù cui apparteniamo53. La sfida è quella di costruire 
una democrazia planetaria non centrata sul dominio di una cultura sulle altre ma sulla 
convivenza di tutte le «tribù della terra» in una solidarietà globale. 
 

iii. Delegittimare la guerra: nonviolenza 
Comprendiamo allora – ed è il terzo passaggio – che è la stessa realtà della guerra a 

essere oggi inaccettabile. Questa è la convinzione che portava don Primo Mazzolari (1890-
1959) a pubblicare nel 1955 Tu non uccidere54. Non esiste guerra che si possa dire giusta, 
perché essa (e già solo la sua preparazione con la corsa agli armamenti) provoca distruzioni 
estremamente peggiori di qualunque bene si voglia difendere, aggravando la miseria. 
Anche dinanzi all’ingiustizia o all’aggressione, la via d’uscita è una resistenza pacifica, che 
privilegia la vita sulla giustizia, in un amore agli altri che svela la cattiveria dei malvagi non 
sposandone i metodi. Per l’Italia tale esigenza può trovare un riferimento forte nel rifiuto 
della guerra dell’art. 11 della Costituzione, ma anche in quella tradizione giuridica orientata 
a un orizzonte cosmopolita che ha avuto tra i suoi esponenti Norberto Bobbio (1909-2004).  

Certo, come scrivono i Vescovi tedeschi nel documento Pace a questa casa del 2024, è 
pur vero che  

«la nostra dottrina della pace si basa su due tradizioni che risalgono agli inizi del cristianesimo 
e che si sono sempre influenzate a vicenda: il pacifismo di matrice cristiana, con il suo divieto 
totale della violenza, e la legittimazione critica e condizionale della violenza, con l’intento di 
controllarla e ridurla al minimo. Nonostante le differenze, queste due tradizioni hanno un 

obiettivo comune: la violenza deve essere superata» (n. 12)55.  

 
53 E. BALDUCCI, Le tribù della terra: orizzonte 2000, Edizioni Cultura della Pace, San Domenico di Fiesole 1991. 
54 P. MAZZOLARI, Tu non uccidere, edizione critica a cura di Paolo Trionfini, EDB, Bologna 2015. 
55 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, «“Pace a questa casa”. Dichiarazione dei vescovi tedeschi sulla pace», in 
«Regno Documenti», 49 (2024) 9, pp. 257-318. 



 
 

26 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

Va però anche sottolineato che lo stesso testo prosegue segnalando come – al di là di 
tale duplicità – il primato va al Regno di Dio, orizzonte di pace da costruire e da custodire. 
Dar corpo a tale istanza significa tra l’altro dedicare un’attenzione privilegiata alla 
nonviolenza attiva: conversione culturale che rifiuta ogni azione che danneggia l’essere 
umano e il pianeta, orientando invece alla riparazione – a livello personale, relazionale, 
culturale e strutturale – del danno fatto. Prospettiva trasformatrice che, prima che a 
specifiche prassi, orienta ad una spiritualità attenta all’altro/a, al suo sentire, alla sua 
dignità: mai egli/ella potrà essere detto nemico/a. Qui si radica un agire della società civile 
e di movimenti sociali organizzati che rigetta la violenza ma opera con decisione per 
cambiamenti duraturi, per dis-armarci e ricostruirci come civiltà.  

Già abbiamo citato il pastore battista Martin Luther King (1929-1968), che seppe trarre 
dal Vangelo la forza per agire contro la discriminazione razziale. Ad ispirarlo la satyagraha - 
in indiano, «forza della verità», non certo espressione di debolezza o passività - del 
Mahatma Gandhi (1869-1948): centrata sul principio del «non offendere», essa non accetta 
che il fine giustifichi i mezzi, neppure per combattere l’oppressione e promuovere giustizia. 
Preferisce piuttosto subire un male, per dare testimonianza alla verità, non reagendo ad 
esso, fino a renderlo insostenibile ed inaccettabile anche a chi lo pratica.  Essa ha preso 
forma, tra l’altro, in alcune forme di resistenza civile contro il nazismo - quella del popolo 
danese contro i conquistatori o quella dei giovani della Rosa Bianca. Anche in Italia la 
nonviolenza ha riferimenti importanti, in Aldo Capitini (1899-1968), che ne ha testimoniato 
tutta l’efficacia, in Alexander Langer (1946-1995), che ha operato per la cura della terra e la 
convivenza tra genti diverse. Riferimenti importanti per una prospettiva che sa attingere a 
molte fonti per costruire pace, favorendo dialogo e ascolto in ambiti diversi. 
 

d. Per una pace giusta  
Tali realtà mostrano tra l’altro che la pace non è semplice aspirazione. Se, infatti, la 

violenza attraversa tutta la vicenda umana, il costante bisogno di interrogarsi sul perché 
della guerra rivela che è essa ad essere percepita come anomala rispetto all’umanità e alla 
sua aspirazione profonda: una pace che è realtà affidata alla responsabilità degli esseri 
umani.  

Ma, ricorda il salmista, la pace si scambia un bacio d’amore con la giustizia, in un 
binomio inscindibile da quello di misericordia e verità (cf. Sal. 84, 11-12). Non c’è pace senza 
ricerca di giustizia radicata nella verità. È questo che ha guidato l’esperienza di chi ha 
dedicato la vita a curare le ferite delle guerre: non giustizia come condanna, ma difesa della 
dignità di ogni persona, esercizio della distinzione fra errore ed errante richiamata da Pacem 
in terris al n. 93. Uno stile di impegno che ha animato figure come Annalena Tonelli (1943-
2003), che ha speso l’esistenza in regioni africane segnate da ingiustizia, oppressione e 
conflitti, opponendo alla violenza una giustizia fatta di misericordia.  
 

i. Pace: giustizia, democrazia, politica, legalità 
Indubbiamente tante situazioni conflittuali sono generate da situazioni di inequità che 

esplodono a vari livelli, e, come ha ricordato papa Francesco, «l’inequità non colpisce solo 
gli individui, ma Paesi interi, e obbliga a pensare ad un’etica delle relazioni internazionali. E 
la giustizia esige di riconoscere e rispettare non solo i diritti individuali, ma anche i diritti 



 
 

27 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

sociali e i diritti dei popoli»56. Non si tratta di far altro che cercare il Regno di Dio nelle realtà 
sociali, rendendole uno spazio di fraternità, di giustizia, di pace, di dignità per tutti57. La 
pace è possibile «a partire da un’etica globale di solidarietà e cooperazione al servizio di un 
futuro modellato dall’interdipendenza e dalla corresponsabilità nell’intera famiglia 
umana»58. 

Se la pace nella giustizia è affidata agli esseri umani, essa è soprattutto primo compito 
della politica. E fra le forme da essa assunte, la democrazia è certo quella più orientata alla 
pace. Democrazia è, infatti, non fare del conflitto politico causa di scontro, ma occasione di 
incontro; al cuore della sua logica sta la scoperta che nelle parole dell’altro, per quanto 
lontane dalle proprie, c’è sempre un frammento di verità che merita ascolto e attenzione, 
per imparare. La logica democratica nelle relazioni fra popoli e Stati è autentica quando 
abbandona ogni pretesa di unilateralità. La ricerca del bene comune si fa sempre con gli 
altri, mentre fallisce con approcci identitari, che dividono e separano. Quello che è il bene 
per tutti e tutte va costruito col concorso di tutti e tutte: l’esclusione di qualcuno o la 
competizione sono solo premessa per altri conflitti e inimicizie. Serve invece un respiro 
planetario, che sappia ascoltare attese e paure altrui e tessere dialoghi come tra compagni 
di un viaggio di pace. Sono istanze cui deve corrispondere anche una dimensione giuridica, 
sia sul piano internazionale che all’interno di ognuno dei singoli Stati: la legge deve essere 
strumento di difesa della pace contro gli abusi di singoli e gruppi, contro il dominio della 
violenza. 

È l’approccio seguito da Giorgio La Pira nella sua esperienza politica, sia per l’Italia e 
Firenze che per le relazioni internazionali: la fatica del dialogo è lo strumento più efficace, 
nella città come nei rapporti fra popoli e Stati. Mentre processi di decolonizzazione 
scuotevano continenti con guerre e violenze e si affacciavano sulla scena mondiale nuovi 
soggetti, egli ebbe il coraggio di una politica di pace, che riconosceva la verità di un nuovo 
mondo in cui la comune radice religiosa dei figli di Abramo sarebbe stata pietra angolare 
per la pace.  

La scelta di non rispondere alla crisi con la debolezza della violenza, ma con la forza del 
confronto ha guidato anche Giuseppe Dossetti (1913-1996), specie negli ultimi anni della 
sua vita. Di fronte alla guerra in Iraq del 1990/1991, egli ammonì sulle conseguenze del 
ricorso alla violenza delle armi, invitando a gestire la crisi col dialogo e con la tessitura di 
relazioni, per delineare esiti condivisi da tutti e di cui tutti avrebbero avuto responsabilità. 
La stessa visione lo spinse a richiamare l’importanza della cura per la democrazia, nella 
forma di una diffusione del potere fra tutti i cittadini e i corpi sociali, economici, culturali, 
nei quali si articola il nostro paese. Il riferimento alla Costituzione era per lui fondamento 
di una cultura della legalità diffusa, che è centrale a un tempo per la pace e per una 
democrazia che non sia solo formale. 
 

ii. La pace nella famiglia umana e l’impegno per la non proliferazione 
delle armi nucleari  

Una logica autenticamente democratica, portata in una dimensione internazionale 
anche grazie al diritto, permette di recuperare alla politica anche il concetto di famiglia 

 
56 FRANCESCO, Fratelli tutti, cit., 126. 
57 Cf. LEONE XIV, Esortazione apostolica Dilexi te, 4 ottobre 2025, 97. 
58 FRANCESCO, Fratelli tutti, cit., 127. 



 
 

28 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

umana, caro al Magistero della Chiesa59. Si tratta di pensare la condizione di esseri umani e 
popoli in termini di ascolto reciproco e di rispetto dell’altrui dignità. Il Concilio ricordava 
che: «ogni parte della famiglia umana reca in sé e nelle sue migliori tradizioni qualcosa di 
quel tesoro spirituale che Dio ha affidato all’umanità»60. Valorizzare in ogni popolo e 
nazione – e nelle rispettive storie – elementi di tale tesoro non è solo disposizione morale, 
ma fondamento per iniziative politiche orientate a un ordine di diritto internazionale 
possibile. E tale sforzo è necessario ora, mentre sembra venir meno un linguaggio politico 
condiviso, persino sulle definizioni di «guerra» e «pace», e in cui tornano a prevalere la 
competizione e la corsa agli armamenti.  

Per fondare l’opposizione a esse occorre anche una seria formazione al rispetto del 
diritto internazionale, al multilateralismo e al funzionamento degli Organismi 
sovranazionali; anche papa Leone XIV nella visita al Presidente Mattarella del 14 ottobre 
2025 ha richiamato  

«il comune impegno che lo Stato italiano e la Santa Sede hanno sempre profuso e continuano 
a porre in favore del multilateralismo. Si tratta di un valore importantissimo. Le sfide complesse 
del nostro tempo, infatti, rendono quanto mai necessario che si ricerchino e si adottino 
soluzioni condivise. Perciò è indispensabile implementarne dinamiche e processi, 
richiamandone gli obiettivi originari, volti principalmente a risolvere i conflitti e a favorire lo 
sviluppo»61. 

Si tratta insomma di valorizzare la cooperazione – contrapposta alla mentalità 
competitiva – assieme alla giustizia riparativa, alla costruzione della sostenibilità e 
all’incontro tra le religioni, secondo lo spirito di Assisi. 

La cooperazione a livello internazionale non può ignorare che la via della non-
proliferazione delle armi nucleari esige un rinnovato impegno, che persegua la strada 
tracciata dal Trattato sia fedele ai trattati. Risuonano perciò quanto mai attuali queste parole 
di papa Francesco:  

«Le armi nucleari sono una responsabilità pesante e pericolosa. Rappresentano un 
“moltiplicatore di rischio” che fornisce solo un’illusione di una “sorta di pace”. Desidero 
riaffermare qui che l’uso di armi nucleari, come pure il loro mero possesso, è immorale. Cercare 
di difendere e di assicurare la stabilità e la pace attraverso un falso senso di sicurezza e un 
“equilibrio del terrore”, sostenuti da una mentalità di paura e di sfiducia, conduce 
inevitabilmente a rapporti avvelenati tra popoli e ostacola ogni possibile forma di vero dialogo. 
Il loro possesso conduce facilmente a minacce del loro uso, diventando una sorta di “ricatto” 
che dovrebbe essere aberrante per le coscienze dell’umanità»62. 

Fondamentale è quindi il ruolo delle istituzioni internazionali, a partire dalle Nazioni 
Unite, che in molte occasioni hanno portato contributi fondamentali alla pace; in parecchie 
situazioni di conflitto i caschi blu hanno avuto un ruolo determinante. Proprio per questo è 
essenziale proporre una riforma delle stesse Nazioni Unite che davvero ne faccia un luogo 
in cui la famiglia umana si mostri come comunità unita nel farsi carico della responsabilità 

 
59 CONCILIO ECUMENICO VATICANO II, Gaudium et spes, cit., 2. 
60 Ivi, 86. 
61 LEONE XIV, Discorso in occasione della visita ufficiale al Presidente della Repubblica italiana, on. Sergio 
Mattarella, 14 ottobre 2025. 
62 FRANCESCO, Messaggio in occasione della prima riunione degli Stati parte al trattato sulla proibizione delle 
armi nucleari, 21 giugno 2022. 



 
 

29 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

di governare la terra. Va superata una struttura giuridica che riflette gli esiti della Seconda 
guerra mondiale, come se l’ordine internazionale potesse solo rispecchiare le istanze del 
più forte o del vincitore. Una riforma compiuta delle Nazioni Unite, che restituisca a tale 
istituzione autorevolezza e capacità di fare pace, deve essere patrimonio di tutti e 
responsabilità di tutti.  

Tale impegno sul piano delle forme istituzionali dovrà pure essere accompagnato da un 
lavoro di ritessitura umana e culturale, specie là dove sono presenti storie di conflitto e 
memorie di violenza. Vi sono percorsi di riconciliazione tra popoli che devono affiancare e 
intrecciarsi con le dinamiche istituzionali, perché esse siano autentiche ed efficaci. Il 
rapporto tra Croazia e Italia nella zona di Gorizia è un esempio di percorsi possibili in tal 
senso.  
 

iii. Pace nella Rete e nei mass media 
La pace non si pratica né si costruisce solo sul terreno politico o diplomatico. Essa 

attraversa anche i linguaggi, gli immaginari collettivi e i flussi informativi. La storia recente 
ha mostrato quanto i media possano diventare strumenti di manipolazione, capaci di 
costruire immagini distorte del nemico e di alimentare conflitti. Nell’era digitale, segnata 
dalla pervasività della Rete e dall’emergere dell’intelligenza artificiale, è dunque essenziale 
portare la logica della pace anche in questo nuovo ambiente antropologico. 

Come hanno messo in luce gli studi sul cosiddetto «capitalismo della 
sorveglianza»63, il potere informativo oggi non descrive soltanto la realtà: tende a 
modellarla, orientando comportamenti, emozioni e scelte delle persone. L’ambiente 
digitale non è neutrale: richiede una governance politica matura, regole chiare, 
responsabilità condivisa e una particolare attenzione alla tutela dei più vulnerabili, perché 
la comunicazione non degeneri in violenza simbolica né in forme opache di controllo. 

In questo contesto risuonano con particolare forza le parole di papa Leone XIV: 
«Oggi la Chiesa offre a tutti il suo patrimonio di dottrina sociale per rispondere a un’altra 
rivoluzione industriale e agli sviluppi dell’intelligenza artificiale, che comportano nuove 
sfide per la difesa della dignità umana, della giustizia e del lavoro»64. 

Anche il Web e i diversi media diventano pertanto luoghi in cui la pace va coltivata 
quotidianamente. Portare nei social media una visione nonviolenta significa contrastare la 
polarizzazione, promuovere linguaggi rispettosi, educare al discernimento critico e aprire 
spazi di dialogo autentico. Le grandi potenzialità della comunicazione digitale possono così 
essere orientate all’incontro, alla ricerca comune della verità e alla costruzione di comunità 
più giuste, nelle quali la cura reciproca prevalga sulla logica dello scontro. 
 

iv. Pace con la terra  
Accanto all’ordine internazionale e alla Rete, una terza dimensione nella quale edificare 

pace è il rapporto con la terra.  
Le ferite a essa inferte dall’essere umano e quelle che egli continua a procurarle 

nascono dalla stessa logica di violenza che genera la guerra, da una visione distorta della 
nostra natura umana: pensiamo di essere altro dall’ambiente che abitiamo, di avere il diritto 

 
63 Cf. S. ZUBOFF, Il capitalismo della sorveglianza. Il futuro dell’umanità nell’era dei nuovi poteri, Luiss University 
Press, Roma 2019. 
64 LEONE XIV, Discorso al Collegio cardinalizio, 10 maggio 2025. 



 
 

30 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

di usarlo come mera risorsa. Sono gli stessi principi sulla base dei quali uno Stato ne 
opprime un altro; sono gli stessi fondamenti della guerra.  

Dobbiamo allora avere il coraggio di porre fine alla nostra guerra alla terra e fare con 
essa la pace. Questo significa, come in ogni pace, fare assieme il cammino che abbiamo 
davanti, avendo cura della terra; riprendere il filo delle proposte emerse che negli ultimi 
anni sul terreno della sostenibilità ambientale e sociale è un modo per fare quella pace che 
è necessaria per il futuro. Ed è un percorso che deve essere fatto a tutti i livelli in cui si 
sviluppa l’agire politico, ma passa anche per le scelte che comunità, associazioni, singole 
persone operano. Passa per il coltivare una cultura della terra al centro dell’educazione 
delle nuove generazioni ma in effetti di ogni generazione. 
 

v. Pace, nel dialogo ecumenico e tra le religioni 
Se già abbiamo segnalato il volto purtroppo ambivalente delle religioni in ordine alla 

pace, una quarta dimensione di costruzione della pace dovrà disinnescare i germi di 
violenza ancora presenti in esse, per coltivare invece i potenti semi riconciliazione che esse 
portano nel cuore. Il cammino del dialogo, scelta fondamentale della Chiesa del Concilio (si 
pensi in particolare al Decreto Unitatis redintegratio e alla Dichiarazione Nostra aetate), 
assume in tal senso oggi un valore essenziale. Importante far memoria di chi già lo ha 
percorso, aprendo percorsi di cui oggi comprendiamo tutta la rilevanza. Si pensi 
all’esperienza di Maria di Campello (1875-1961) e ai rapporti di dialogo e di fraternità con 
testimoni di pace come Gandhi, Schweitzer e Mazzolari che ella intratteneva dal suo eremo. 
Si pensi a Maria Vingiani (1921-2020), fondatrice del SAE (Segretariato Attività 
Ecumeniche), pioniera nel contribuire all’avvio di cammini di dialogo tra le Chiese in Italia 
nel post-concilio. Fondamentale in questo tempo di globalizzazione ritrovare l’ispirazione di 
donne capaci di tessere convivialità e sororità tra le diverse realtà religiose: si tratta di 
imparare a riconoscersi parte di una storia comune, da costruire assieme pur nella 
specificità dei diversi cammini. 

Di particolare rilievo in tal senso l’orizzonte del Mediterraneo, culla delle tre grandi 
religioni monoteistiche, speranza di una pace/shalom/salaam possibile, eppure oggi spazio 
di drammatica contraddizione. Preziosa la memoria dei monaci di Tibhirine, che in terra 
d’Algeria hanno dato la vita nel 1996 per una presenza di pace in una terra segnata dalla 
violenza. Da segnalare oggi la Rete di Teologia del Mediterraneo, che mette in collegamento 
soggetti posti sulle sue quattro sponde, per ricercare un pensiero di riconciliazione che sani 
le ferite. 

Proprio la riconciliazione è essenziale per costruire pace. Se, infatti, fermare le armi è 
sempre fondamentale per uscire dalla guerra, le ferite che essa lascia hanno bisogno di 
tempo per risanarsi; di tempo e di una cura, cui le comunità religiose possono contribuire 
in modo determinante. Nel 1997 – in un clima pure segnato da profonde lacerazioni, dopo 
le speranze suscitate dal 1989 – la II Assemblea Ecumenica Europea di Graz65 chiedeva 
riconciliazione, come «dono di Dio e sorgente di vita nuova». Anche questo nostro tempo 
necessita di un’azione capace di coltivare cuori e culture riconciliati e riconcilianti, per 
ritessere possibilità di vita assieme oltre le contrapposizioni. 

Il perdono diviene allora essenziale per spezzare la catena della violenza. Non si tratta 
di accettare o mettere tra parentesi situazioni di ingiustizia, né di dimenticare le vittime che 

 
65 Cf. «Regno Documenti», 22 (1997) 15. 



 
 

31 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

l’hanno patita, ma di comprendere che la pace si fa solo andando al di là della vendetta e 
del risentimento. Qui c’è un contributo determinante che possono apportare le comunità 
cristiane, chiamate a testimoniare un perdono gratuitamente concesso da parte di chi pure 
ha patito tutta la durezza di una violenza fino alla morte. La memoria di Gesù Cristo e della 
sua storia di nonviolenza diviene nelle comunità credenti invito a pratiche e pensiero che 
diano corpo alla sequela del Signore. Ricordiamo, in tal senso, l’impegno di Igino Giordani 
(1894-1980) – co-fondatore del movimento dei Focolari, promotore di un primo disegno di 
legge sull’obiezione di coscienza – che sottolineava come l’inutilità della guerra vada 
contrastata con la forza di un amore capace di raggiungere persino i nemici. 
 

e. La difesa, mai la guerra 
Se quelli appena accennati sono i grandi orizzonti di una costruzione di pace, vi sono 

alcune aree specifiche in cui tale esigenza prende forma più concreta. 
 

i. Obiezione di coscienza e servizio civile: per una difesa non militare  
In un tempo in cui governi, attori politici e perfino opinioni pubbliche considerano la 

guerra come strumento privilegiato di risoluzione dei conflitti, occorre il coraggio di vie 
alternative per dare sostanza al realismo lungimirante della cura della dignità umana e del 
creato. Vale allora la pena di far memoria di esperienze civili di grande spessore, cui i 
cattolici hanno contribuito.  

Una di queste è quella che ha portato a scoprire che la difesa della patria non si assicura 
solo con il ricorso alle armi, ma passa per la cura della civitas, attraverso l’obiezione di 
coscienza e il servizio civile. Il dibattito sull’obiezione di coscienza al servizio militare nella 
seconda metà del Novecento, che ha avuto un protagonista in don Lorenzo Milani (1923-
1967), è stato un momento di crescita della consapevolezza morale del Paese. Il 
riconoscimento di tale diritto ha mostrato una via per passare dalla logica del «se vuoi la 
pace prepara la guerra» a quella «se vuoi la pace prepara la pace». Tale esperienza ha 
rappresentato una semina che ha poi portato all’istituzione del servizio civile, non solo 
alternativa al servizio militare, ma come contributo alla vita del Paese e all’attuazione dei 
principi costituzionali del vivere civile.  

Oggi, di fronte al mondo in guerra, dovremmo poter declinare il valore della «difesa 
della patria» in un servizio civile obbligatorio per ogni giovane, come momento che 
accompagna la maturità politica della maggiore età con quella civile e morale. Un servizio 
civile obbligatorio sarebbe un investimento per dare alle prossime generazioni l’occasione 
di praticare la cura per la dignità della persona umana e per l’ambiente, per opporsi 
all’ineguaglianza che si fa sistema sociale, all’inimicizia come qualifica delle relazioni fra 
esseri umani e popoli, alla soggezione dell’altro alle proprie ambizioni.  

Sono del resto elementi che si ritrovano incarnati in tante esperienze di vita ispirate al 
Vangelo. Si pensi alla cura degli ultimi e degli scartati quotidianamente praticata dai 
volontari della Caritas, che manifesta quell’esercizio di verità che chiede di accogliere colui 
che è stato violato nella propria dignità: la pace non può essere edificata là dove non si ha 
cura della giustizia sociale e di uno sviluppo integrale dell’uomo. Si pensi all’impegno della 
FOCSIV (Federazione degli Organismi Cristiani di Servizio Internazionale Volontario) per una 
cooperazione internazionale orientata alla promozione umana, testimonianza di una 
tessitura di relazioni che genera progetti di sviluppo, dalla sanità alle politiche alimentari, 



 
 

32 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

dall’educazione ai diritti umani, dalla parità di genere al rafforzamento di istituzioni al 
servizio della dignità umana. 
 

ii. La testimonianza ecclesiale di pace entro le Forze armate  
C’è però anche una forma di difesa della patria che si compie nelle Forze armate ed 

essa non può lasciare indifferente la Chiesa: anche qui occorrono forme di assistenza 
spirituale che esprimano un’attiva sensibilità di pace. Che ciò sia possibile è del resto 
testimoniato da alcune figure di sacerdoti che, come cappellani militari, condivisero con i 
soldati l’esperienza tragica della guerra, nella quale seppero però maturare la compiuta 
consapevolezza del primato della pace. È il caso di Angelo Roncalli, il futuro papa Giovanni 
XXIII; di don Giovanni Minzoni (1885-1923), che scelse di condividere l’esperienza dei soldati 
al fronte durante la Prima guerra mondiale, assistendo alle scene atroci della guerra di 
trincea, e che di fronte a quell’orrore affermò con forza che Iddio non vuole la guerra66, 
rimarcando così l’inaccettabilità di ogni sacralizzazione della violenza dell’uomo sull’uomo. 
In quella stessa guerra, don Primo Mazzolari visse nella sua esperienza di cappellano il 
tornante che lo condusse a una compiuta maturità spirituale, a capire il senso profondo del 
giudizio senz’appello di Benedetto XV sul conflitto armato come «inutile strage».  

La memoria di tali figure chiede di proporre forme nuove di assistenza spirituale per le 
Forze armate, che tengano anche conto dei cambiamenti che hanno interessato il ruolo 
delle donne e degli uomini che compiono questa scelta. Negli ultimi decenni le Forze armate 
italiane sono state sempre più impegnate in missioni all’estero sotto l’egida delle Nazioni 
Unite, non solo come forze di interposizione ma talvolta anche come parte integrante di 
itinerari di autentica pacificazione, portando stabilità politica, superamento dei conflitti, 
costruzione di processi di sviluppo. Si può ricordare, ad esempio, l’azione svolta nella 
pacificazione del Mozambico, con la missione Albatros, o quella a Timor Est nel delicato 
processo di indipendenza dall’Indonesia. In simili cornici politiche, le forze armate sono uno 
strumento con cui l’Italia si è assunta la responsabilità di fare la pace.  

Occorre dunque che questo impegno sia sostenuto da una spiritualità della pace 
all’altezza del compito a cui i militari sono chiamati. Guardiamo con gratitudine all’opera dei 
cappellani militari che in tanti contesti hanno testimoniato l’Evangelo della pace anche in 
situazioni molto difficili. Ci chiediamo però anche se non si debbano prospettare diverse 
forme di presenza in tali contesti, meno direttamente legate a un’appartenenza alla 
struttura militare: esse consentirebbero maggior libertà nell’annuncio di pace specie in 
contesti critici. 
 

iii. Produzione e commercio di armi 
Spesso si sente affermare che le armi sarebbero realtà moralmente neutra, il cui senso 

dipenderebbe solo dall’uso che se ne fa. È un’affermazione fragile, che dimentica che ogni 
arma è orientata all’uccisione o al ferimento di qualcuno: le azioni che a esse ricorrono sono 
di per sé moralmente problematiche (anche se in determinati casi possono essere 
legittimate dalle esigenze della difesa). Si dimentica soprattutto che la produzione ed il 
commercio di armi innescano meccanismi economici che tendono a perpetuarsi, 

 
66 A. BOSIO, Giovanni Minzoni. Terra incognita. Martirio, educazione, antifascismo, Effatà, Cantalupa (TO) 
2023. 



 
 

33 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

sostenendo e talvolta fomentando conflitti o supportando regimi autoritari. Per questo una 
cultura di pace dovrà contrastare tali dinamiche, operando a diversi livelli.  

Una prima esigenza sarà quella di rafforzare la normativa in materia, irrobustendo i 
vincoli al possesso personale di armi e il contrasto all’esportazione di manufatti bellici – 
anche indirettamente, tramite triangolazioni – verso Paesi impegnati in azioni offensive o a 
rischio di usi in violazione dei diritti umani. Occorre un rinnovato impegno internazionale 
per il controllo degli armamenti, sia tra i Paesi alleati che con i Paesi rivali; gli accordi in tal 
senso sono ancor più necessari in presenza delle asimmetrie tecnologiche attuali che 
possono fornire agli Stati presunti vantaggi in caso di conflitto armato. È un’istanza da 
promuovere anche a livello di Unione Europea la cui normativa in tal senso è meno forte di 
quella italiana e potrebbe essere ulteriormente allentata dal piano ReArm Europe. Occorre 
invece che l’Unione Europea si faccia promotrice di una rinnovata cooperazione in tal senso, 
sostenendo la costituzione di un’agenzia unica per il controllo dell’industria militare interna 
e del commercio di armi con il resto del mondo.  

Una seconda esigenza è la presa di distanza da quelle realtà economiche che 
sostengono la produzione ed il commercio di armi. Occorre evitare la speculazione da parte 
di investitori che, sostenendo gli acquisti di titoli azionari dell’industria militare, 
contribuiscono all’economia di guerra e indirizzano, seppur inconsapevolmente, l’impegno 
militare da parte dei governi. Nel Messaggio per la Giornata mondiale della pace 2025 papa 
Francesco segnalava «i cospicui finanziamenti dell’industria militare» tra i «fattori che, 
anche solo indirettamente, alimentano i conflitti che stanno flagellando l’umanità»67. Si 
parla talvolta di obiezione bancaria per indicare il disinvestimento – da parte di singoli ed 
istituzioni – da quei soggetti finanziari coinvolti in tali dinamiche. È un’opzione importante, 
che singoli e comunità possono valorizzare per esprimere una volontà di pace attenta a quei 
fattori strutturali che contribuiscono a dinamiche conflittuali.  

Interpella, invece, in primo luogo la responsabilità personale l’obiezione professionale: 
è il gesto di chi rifiuta di mettere le proprie competenze professionali e lavorative a servizio 
di aziende orientate alla produzione di armi. Si tratta di una scelta che può essere onerosa 
in tempi di crisi del mercato del lavoro, ma che proprio per questo va segnalata e sostenuta 
anche da parte delle comunità. È anche questa una questione significativa, nella quale è 
coinvolta la coscienza credente, chiamata a praticare un attento discernimento su come 
costruire pace in tempi difficili. 

 
4. Conclusioni 
La pace è dunque un lungo percorso, perché è sfida complessa, impegno che tocca 

molte dimensioni della vita personale e sociale e che chiede un discernimento attento. E 
tuttavia la radicalità dell’annuncio evangelico va presa sul serio: la chiamata a essere 
operatori di pace deve farsi storia e vita delle comunità, per disegnare nella storia quello 
spazio di genuina fraternità cui guardava il n. 37 di Gaudium et spes. Ce lo chiedono le tante 
vittime della guerra e della violenza, il cui grido riecheggia quello di Abele (cf. Gen. 4, 10); 
ce lo chiede la terra, violata da un’umanità in guerra. Lo stesso papa Leone XIV 
nell’Esortazione apostolica Dilexi te sottolinea lo stretto legame tra «la conversione 

 
67 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LVIII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2025, 
Rimetti a noi i nostri debiti, concedici la tua pace, 8 dicembre 2024. 



 
 

34 

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA 

Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali 

 

spirituale, l’intensità dell’amore di Dio e del prossimo, lo zelo per la giustizia e la pace, il 
senso evangelico dei poveri e della povertà»68. 

L’annuncio del «Principe della pace» esige un no deciso alla logica bellica e scelte 
coerenti con esso. Esige il coraggio della parola che non vuol vincere, ma convincere, che 
sa essere semina di verità. Esige una testimonianza di speranza, uno stile di vita che abbia 
carattere dimostrativo e renda visibile, nell’abito esteriore e nel comportamento, l’aver 
scelto la pace come regola. Esige l’impegno umano portato fino ai confini del mondo, per 
tracciare sentieri che superino la violenza, nella cura dell’altro, nella pratica della 
misericordia e nella fraternità vissuta, per una pace disarmata e disarmante, per dire: «Mai 
più la guerra!». 
 
 
5 dicembre 2025 

 
68 Leone XIV, Dilexi te, cit., 98. 


